
Appunti per l'esame 

di Bar/Bat mitzvà 
Indice: 

 
Testo realizzato da Joram Marino  

	 	 	 	 	 	 	 	 Versione 1.2 

La lingua ebraica  2
I libri fondamentali  3
Le mitzvot  9
Gli oggetti esterni  13
La tefillà  16
Il bet haKeneset  22
Le berachot  25
La casherut  28
Lo Shabbat  33
Il calendario  38
Il ciclo della vita  67
Testo da recitare il sabato  74
Tabelle dei nomi e dei dettagli  75
Indice per il ripasso 80

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.it


La lingua ebraica 
L'alfabeto ebraico si scrive da destra 

verso sinistra e ha solo le consonanti. 

Alle lettere viene associato anche un 

valore numerico così da poter calcolare 

l'eventuale valore numerico delle parole. 

א Alef 1 ס Samech 60
ב Bet 2 ע Hayn 70
ג Ghimel 3 פ Peh 80
ד Dalet 4 צ Zadi 90
ה Hey 5 ק Qof 100
ו Vav 6 ר Resh 200
ז Zain 7 ש Shin 300
ח Chet 8 ת Tav 400
ט Tet 9 ך kaf 

sofit
500

י Yod 10 ם mem s. 600
כ Kaf 20 ן nun s. 700
ל Lamed 30 ף peh s. 800
ם Mem 40 ץ tzadi s. 900
נ Nun 50 אל א + ל _

Pag.  di 2 85



I libri fondamentali 

La Torah Scritta 
Per indicare tutti i testi della Torà 

scritta usiamo la sigla TaNaCh che indica 

Torà, Neviim e Ketuvim 

Torà (Pentateuco) 

È la prima parte del Tanach, è scritta 

da Mosè sotto dettatura di Dio e 

racconta la storia del mondo dalla 

creazione fino alla morte di Mosè. 

È suddivisa in 54 Parashot e contiene le 

613 mitzvot che ogni ebreo deve compiere 

durante la vita. 

Oggi viene trascritta da un Sofer che la 

scrive su pergamena con una penna d’oca 

e un inchiostro speciale. 

Neviim (Profeti)  

È la seconda parte del Tanach ed è 

composta da libri che contengono racconti 

Pag.  di 3 85



e insegnamenti di profeti. Questi profeti, 

per vocazione divina, ricevettero delle 

profezie –ossia dei messaggi– da riportare 

al popolo d’Israele. 

La sezione dei Profeti si divide a sua 

volta in due parti principali: 

Neviìm Rishonìm (Profeti  Anteriori ) :  

Comprendono i libri di Giosuè, Giudici, 

Samuele e Re. 

Questi testi sono essenzialmente narrativi 

e raccontano le vicende del popolo 

ebraico dall’ingresso nella Terra Promessa 

fino all’esilio di Babilonia, passando per 

la caduta di Gerusalemme e la 

distruzione del Tempio di Salomone. 

Neviìm Acharonìm (Profeti  Posteriori ) :  

Includono i libri di Isaia, Geremia, 

Ezechiele e un libro collettivo chiamato 

Terè Asar, che raccoglie i testi di dodici 

Pag.  di 4 85



profeti minori, detti così perché i loro 

scritti sono più brevi rispetto agli altri. 

Questi testi contengono parole di 

ammonimento e messaggi di speranza per 

il futuro. Nelle parole dei Profeti si 

trova la radice di uno dei principi 

fondamentali del pensiero ebraico: l’attesa 

messianica, ossia l’aspettativa di un 

tempo futuro di pace e giustizia per 

Israele e per il mondo intero, 

accompagnato dalla ricostruzione del 

Santuario a Gerusalemme. 

Brani dei Profeti, chiamati Haftaròt, 

vengono letti di Sabato e nelle festività, 

dopo la lettura del Sefer Torah. 

Ketuvim (Agiograf i  o  Scritt i)  

La terza parte del Tanach contiene testi 

molto diversi tra loro: i Tehillim (salmi) 

sono testi di preghiera, meditazione e 

varie espressioni di dialogo con Dio; le 

cinque Meghillot trattano altri argomenti: 

Pag.  di 5 85



ad esempio, la Meghillà di Ester narra la 

storia della festa di Purim. 

Non mancano i testi poetici, le riflessioni 

sui problemi della fede e i libri storici. 

Pag.  di 6 85



La Torah Orale 

La Mishnà 

È il libro fondamentale della Torah orale, 

e contiene tutte le pratiche e le 

istruzioni essenziali per comprendere le 

mitzvot accennate nella Torah Scritta. 

Queste informazioni furono ricevute da 

Mosè insieme alla Torah scritta e 

tramandate oralmente, di generazione in 

generazione, fino al momento della sua 

trasposizione scritta nella Mishnà (II sec.) 

Contiene le regole fondamentali di 

comportamento ed ancora oggi è la base 

per stabilire le leggi nelle comunità 

ebraiche. (Halakhà) 

La Mishnà contiene anche il trattato dei 

Pirkè Avot (le massime dei Padri) che 

non stabilisce leggi o regole ma offre 

consigli di morale e buone maniere. 

Pag.  di 7 85



La Ghemarà 

Redatta in epoche successive, è composta 

dalle discussioni dei Maestri riguardanti 

l'interpretazione della Mishnà. 

L'unione della Mishnà e della Ghemarà 

costituisce il Talmud. 

Successivamente, vennero compilati dei 

compendi della Torah Orale, così da 

elencare le regole finali, frutto delle 

discussioni dei Maestri. 

I più famosi sono il Mishnè Torah di 

Maimonide e lo Shulchan Aruch di Yosef 

Caro ma ce ne sono anche di più recenti. 

Poiché la Halakhà (l'insieme delle regole 

di comportamento che un ebreo deve 

seguire) è in continua evoluzione, si 

raccolgono anche le domande poste ai 

rabbini, e le relative risposte, in volumi 

pubblicati periodicamente. 

Pag.  di 8 85



Le mitzvot 
Le 613 mitzvot (plurale di mitzvah) sono 

i comandamenti divini dati da Dio al 

popolo ebraico, sono considerate l'essenza 

della vita ebraica e guidano l'ebreo in 

ogni aspetto della sua esistenza, dalla 

spiritualità alle azioni quotidiane. 

I  Dieci  Comandamenti  

I Dieci Comandamenti (in ebraico: Aseret 

ha-diberot), sono le regole fondamentali, 

sono stati rivelati da Dio a Mosè sul 

monte Sinai e si trovano nel libro di 

Shemot. 

Mitzvot Affermative e Negative 

Le 613 mitzvot sono divise in due 

categorie principali: 

Mitzvot affermative (mitzvot aseh): sono 

248 comandamenti che richiedono di 

compiere un'azione, come recitare lo 

Shemà o osservare lo Sabbath. 

Pag.  di 9 85



Mitzvot negative (mitzvot lo ta'aseh): 

sono 365 comandamenti che richiedono di 

non fare qualcosa come, ad esempio, non 

rubare. 

Mitzvot Razionali  e  Irrazionali  

Un'altra classificazione delle mitzvot si 

basa sulla nostra capacità di capirne il 

senso: 

Mishpatim (mitzvot razionali): sono 

comandamenti che l'uomo può 

comprendere con la propria ragione, anche 

senza una rivelazione divina. Esempi 

includono l'obbligo di non uccidere, di non 

rubare e di onorare i genitori. 

Chukkim (mitzvot irrazionali): sono 

comandamenti che non hanno una 

spiegazione razionale evidente e la cui 

validità si basa unicamente sul fatto che 

sono stati comandati da Dio come, ad 

esempio, il divieto di mangiare alcuni cibi 

Pag.  di 10 85



(kasherut) o il divieto di mescolare lana 

e lino (sha'atnez). 

Obblighi  Maschil i  e  Femminil i  

Esiste anche una distinzione tra le 

mitzvot che devono adempiere i ragazzi e 

le ragazze in quanto le donne sono 

esentate dalla maggior parte delle 

mitzvot affermative legate al tempo, 

ovvero i comandamenti che devono essere 

eseguiti in un momento specifico della 

giornata o dell'anno. 

Obblighi maschili: Gli uomini sono 

obbligati a osservare tutte le 613 

mitzvot, comprese quelle affermative 

legate al tempo, come la preghiera 

quotidiana (tefillin) o la recitazione dello 

Shema. 

Obblighi femminili: Le donne sono 

obbligate a osservare tutte le mitzvot 

negative e le mitzvot affermative non 

dipendenti dal tempo. Sono esentate da 

Pag.  di 11 85



molte mitzvot affermative legate al 

tempo per consentire loro di concentrarsi 

sui loro ruoli tradizionali, come la cura 

della famiglia e della casa. Le donne 

possono scegliere di osservare queste 

mitzvot, anche se non sono obbligate 

dalla Halakhà (la legge ebraica). 

Le donne hanno anche tre mitzvot 

specifiche: 

Challah: Separare una parte dell'impasto. 

Niddah: Osservare le leggi di purezza 

familiare. 

Hadlakat Nerot: Accendere le candele di 

Shabbat e delle feste. 

Tutte le mitzvòt sono ugualmente 

importanti, a prescindere dal contenuto e 

dalla categoria alla quale appartengono. 

Pag.  di 12 85



Gli oggetti esterni 

Tef i l l in (f i latteri)  
La mitzvà dei tefillin ha origine nei primi 

due brani dello Shemà e in due brani 

della parashà di Bo. 

Sono formati da due scatolette di pelle 

nera, una si lega al braccio "debole" e 

l'altra si lega in alto sulla fronte. 

Al loro interno contengono i 4 brani di 

riferimento: nella scatola che si lega al 

braccio, sono scritti su un'unica 

pergamena, sull'altra sono scritti su 

quattro pergamene diverse. 

I tefillin si possono indossare tutti i 

giorni, ad eccezione di Shabbat e Moadim, 

in un tempo compreso tra l'alba e il 

tramonto ma è meglio metterli al 

mattino, durante la tefillà di Schachrit. 

Pag.  di 13 85



Tzitzit  (frange) 
La mitzvà dello tzitzit (pl Tzitziot) si 

impara nel terzo brano dello Shemà. 

Gli abiti che hanno l’obbligo dello tzitzit 

sono quelli che hanno 4 angoli (il Talled 

è un rettangolo di stoffa). 

Gli tzitziot sono formati da 8 fili 

intrecciati in 5 nodi. 

La parola tzitzit ha il valore numerico di 

600, se lo sommiamo agli 8 fili e ai 5 

nodi, otteniamo 613 che è il numero delle 

mitzvot. 

Il precetto dello tzitzit va compiuto tutti 

giorni e lo tzitzit si puo indossare 

dall'alba al tramonto 

Pag.  di 14 85



Mezuzà 
La mezuzà è un piccolo astuccio con 

dentro una pergamena e viene fissata agli 

stipiti delle porte, a destra di chi entra. 

Va messa su tutte le porte, ad eccezione 

del bagno e della cucina, e simboleggia 

la presenza di Dio nella casa e 

l'importanza di vivere secondo i Suoi 

insegnamenti.  

Sulla pergamena sono scritti a mano, con 

inchiostro speciale, i primi due passi 

dello Shemà. 

Pag.  di 15 85



La tefillà 
Le tef i l lot  giornaliere 

Ogni giorno feriale si recitano 3 tefillot 

(momenti di preghiera) in sostituzione dei 

sacrifici animali che si facevano 

anticamente: 

๏ Arvith (si recita di sera) 

๏ Shachrit (si recita di mattina) 

๏ Minchà (si recita di pomeriggio) 

Di Shabbat e nei giorni festivi si 

aggiunge, dopo Shachrit, una quarta 

tefillà chiamata Musaf. Solo nel giorno di 

Kippur si aggiunge anche, dopo Minchà, 

una quinta tefillà chiamata Neilà 

La tefillà può essere pubblica, se recitata 

in un gruppo con almeno 10 adulti maschi 

(minian), oppure privata. Alcuni brani 

possono essere letti solo in presenza di 

un pubblico. 

Pag.  di 16 85



Le parti  fondamentali  della tef i l là  

La Amidà 

La Amidà, che è anche detta Tefillah 

ossia "preghiera per antonomasia" è il 

centro della preghiera, sia individuale che 

collettiva. 

La parola significa letteralmente 

“posizione in piedi” ed è recitata in piedi, 

con il viso in direzione del Tempio di 

Gerusalemme, concentrati e sottovoce. 

Chiamata anche Shmonà Esrè, perché in 

origine aveva 18 benedizioni, nel testo dei 

giorni feriali ne è stata aggiunta una 

diciannovesima ed è quindi così composta: 

๏ 3 benedizioni iniziali di lode 

๏ 13 benedizioni centrali di richiesta 

๏ 3 benedizioni finali di ringraziamento 

Tutte le benedizioni vengono dette al 

plurale come benedizioni per l'intero 

popolo di Israele. 

Pag.  di 17 85



Durante alcune Tefillot pubbliche, viene 

anche ripetuta ad alta voce dal chazan 

subito dopo la lettura individuale. 

Durante questa ripetizione vengono 

aggiunti due brani: all'inizio della terza 

benedizione di lode si recita la Kedushà, 

santificazione di Dio collettiva e unanime. 

Prima dell'ultima benedizione si recita la 

Birchat Coanim, una benedizione che Dio 

dà al suo popolo attraverso i sacerdoti. 

Durante lo Shabbat e le feste si 

compone invece di 7 benedizioni: 

๏ 3 di lode 

๏ 1 riferita alla ricorrenza 

๏ 3 di ringraziamento 

Quella riferita alla ricorrenza può essere 

specifica per lo shabbat, per il capomese, 

per il giorno di festa, per Capodanno e 

per Kippur. 

Pag.  di 18 85



Lo shemà 

Lo Shemà è una preghiera ebraica 

fondamentale perché afferma l'unicità di 

Dio e il Suo rapporto con il popolo 

ebraico. 

È composto da una frase iniziale che dà 

il nome a tutto e da tre brani: 

Shemà: "Ascolta, Israele: il Signore è il 

nostro Dio, il Signore è Uno" (Benedetto 

il Suo nome glorioso per sempre) 

Veaavtà (Deut. 6:4-9): il primo brano 

riporta l'amore per Dio, la trasmissione 

delle tradizioni ai figli e le Mitzvot dei 

Tefillin e della Mezuzà 

Veaya (Deut. 11:13-21): nel secondo brano 

si parla del premio per chi adempie alle 

mitzvot e della punizione per chi non lo 

fa, oltre a ripetere gli obblighi importanti 

dei Tefillin e della Mezuzà. 

Pag.  di 19 85



Vayomer (Num. 15:37-41): il terzo brano 

descrive la mitzvà dello Tzitzit e il 

ricordo dell’uscita degli ebrei dall'Egitto. 

Lo Shemà si recita durante Arvit (sera) 

e Shachrit (mattina) perché c'è scritto: 

"Quando ti corichi e quando ti alzi". 

L’Hallel  

Hallel (lode) è il termine generale che 

indica i Salmi 113-118 quando vengono 

letti insieme in preghiera. 

Sono salmi festosi, di ringraziamento per 

la redenzione divina che vengono recitati 

ogni mattina durante la festa di 

Ḥanukkah, oltre che a Sukkot, il primo 

giorno di Pesach (o i primi due, fuori da 

Israele), a Shavuot e (in molte città, 

compresa Roma) a Yom haAzmaut. 

Durante il Seder di Pesach se ne canta 

una parte prima e una dopo il pasto. 

Pag.  di 20 85



Esiste anche un Hallel "ridotto", ossia 

una versione in cui si omettono alcune 

parti, recitato a Rosh Hodesh e negli 

ultimi sei giorni di Pesach. 

L’Hallel può essere recitato in qualsiasi 

momento del giorno, anche se al Tempio 

si canta immediatamente dopo la 

preghiera di Shachrit.  

Al Tempio vengono recitate particolari 

benedizioni prima e dopo l’Hallel che non 

si recitano durante il Seder di Pesach. 

Pag.  di 21 85



Il bet haKeneset 
In Sinagoga è importante conoscere il 

significato dei seguenti termini: 

Minian: il numero minimo di dieci ebrei 

adulti (di età superiore a tredici anni) 

necessari per la recitazione di preghiere 

comunitarie, in particolare il Kaddish, e 

per la lettura della Torà. Senza il 

Minian, la preghiera e la lettura della 

Torà non sono valide. 

Siddur: il libro di preghiere 

Chumash: un libro contenente i cinque 

libri della Torà (Genesi, Esodo, Levitico, 

Numeri e Deuteronomio), stampato con i 

segni vocalici e gli accenti, ed è 

utilizzato per seguire la lettura pubblica 

della Torà 

Tevà: il podio rialzato al centro del 

Tempio da cui viene letta la Torà 

Pag.  di 22 85



Shaliach-zibbur (o chazan): il cantore che 

guida le preghiere, recitandone molte 

parti ad alta voce a nome della 

comunità. 

Aron ha-kodesh: l'armadio situato nella 

parte anteriore della sinagoga che 

contiene i rotoli della Torà. 

Ner-tamid: una luce che illumina l'Aron 

ha-kodesh sempre, giorno e notte. 

Simboleggia la presenza costante di Dio 

e ricorda la Menorah del Tempio di 

Gerusalemme 

Petichà: l'atto di aprire le porte 

dell'Aron ha-kodesh. È un momento 

solenne che precede l'estrazione del 

Sefer Torà per la lettura ed è spesso 

accompagnato da un canto 

Sefer Torà: il rotolo manoscritto con i 

cinque libri della Torà 

Pag.  di 23 85



Alià: la "salita" ossia l'onore di essere 

chiamato a benedire la Torà prima e 

dopo la lettura di una sua sezione. È un 

privilegio degli uomini 

Maftir: l'ultimo uomo chiamato al Sefer 

Torà. Ha il compito di leggere la sezione 

finale della Parashà e l'Haftarà con le 

relative benedizioni. 

Pag.  di 24 85



Le berachot 
Relative a un godimento:  

Baruch attà A.  eloenu melech aolam 

๏ Pane: Hamotzì lechem min aAretz 

๏ Vino: Borè perì hagafen 

๏ Dolci: Borè minè mezonot 

๏ Altri alimenti: Sheacol Niyà bidvarò 

๏ Frutti della Terra: Borè perì aAdamà 

๏ Frutti dell'Albero: Borè perì aEtz 

๏ Profumi: Borè minè Besamim  

๏ Fuoco: Borè meorè haEsh 

๏ Cose Nuove: Sheecheyanu vekiyemanu 

veighianu lazeman azè 

Pag.  di 25 85



Relative a una Mitzvà:  

Baruch attà A.  eloenu melech aolam 

asher kiddeshanu bemitzvotav vezzivanu 

๏ Lavaggio mani: Al netilat Yadaim 

๏ Talled katan: Al mitzvat tzitzit 

๏ Talled Gadol: Leitatef BeTzitzit 

๏ Tefillin: Leaniach Tefillin 

๏ Lumi del sabato: Lehadlik Ner Shel 

Shabbat 

๏ Lumi della festa: Lehadlik Ner Shel 

Yom tov 

๏ Succà: Lishev Basuccà 

๏ Lulav: Al netilat Lulav 

๏ Mezuzà: Likboa mezuzà 

๏ Separazione della challà per impasti 

con oltre 1kg di farina: Leafrish et 

haChallà 

Pag.  di 26 85



Berachà del  Sefer Torah 

Prima della lettura 

A. immachem (il pubblico risponde 

Yevarechechà A.) 

Barecù et A. Ammevorach (il pubblico 

risponde Baruch A. ammevorah leolam 

vaed) 

Baruch A. Ammevorach leolam vaed 

Baruch attà A. eloenu melech aolam 

asher bachar banu mikol amim venatan 

lanu et Toratò. 

Baruch attà A. noten haTorah. 

Dopo la lettura 

Baruch attà A. eloenu melech aolam 

asher natan lanu Toratò, Torat emet 

vechayè olam natà betochenu. 

Baruch attà A. noten haTorah. 

Pag.  di 27 85



La casherut 
Il termine Casher vuol dire "adatto" o 

"idoneo" e si riferisce sia agli alimenti 

che agli oggetti. 

Abbiamo già visto che oggetti come i 

Tefillin o la Mezuzà devono essere casher 

per permetterci di adempiere alla mitzvà. 

Gli alimenti sono considerati casher se 

composti solo da ingredienti casher. 

La carne 

Gli animali permessi hanno particolari 

caratteristiche: 

๏ Quadrupedi: devono avere lo zoccolo 

spaccato ed essere ruminanti 

๏ Volatili: tutti, ad eccezione dei 

notturni e dei rapaci 

๏ Pesci: devono avere pinne e squame 

Pag.  di 28 85



Rispetto al tipo di animale permesso, è 

prevista una preparazione obbligatoria per 

renderlo casher e poterlo mangiare. 

I quadrupedi e i volatili devono essere 

uccisi con un procedimento chiamato 

Shechità: si taglia il collo dell'animale 

con un coltello affilatissimo e un taglio 

netto tra esofago e trachea così che 

esca più sangue possibile. Il sangue viene 

poi coperto con della terra. 

Bedikà: l’animale viene controllato 

attentamente, specialmente nel polmone. 

Nikkur: nei quadrupedi, si procede 

all'estrazione del nervo sciatico, in ricordo 

della lotta che Yakov ebbe con l’angelo, 

e vengono tolti tutti i grassi proibiti. 

Melichà: la carne viene lavata per 

mezz'ora, poi cosparsa di sale e tenuta 

su una grata o un piano inclinato un'ora 

per far scivolare via tutto il sangue, 

Pag.  di 29 85



infine risciacquata per 3 volte (Hadachà) 

sotto l'acqua corrente. 

Sul fegato non si può fare la melichà 

quindi può essere solo arrostito sul fuoco, 

il metodo di casherizzazione alternativo 

alla Melichà. 

Carne e latte 

Carne e latte non possono essere 

consumati insieme perché è scritto "Non 

mangerai il capretto nel latte di sua 

madre": tra un pasto di carne e uno di 

latte bisogna attendere un certo tempo. 

La tradizione italiana è di aspettare 3 

ore tra un pasto di carne e uno di latte. 

Se invece hai bevuto del latte, è 

consuetudine aspettare almeno mezz'ora 

prima di mangiare carne. 

Se si è mangiato un formaggio stagionato 

oltre 6 mesi, è preferibile aspettare 

sempre 3 ore prima di mangiare carne. 

Pag.  di 30 85



La cucina casher dentro e fuori  casa 

Tevilat kelim: è uso immergere gli 

utensili nuovi, di metallo o di vetro, in 

un mikvè prima di utilizzarli. 

I piatti, le pentole e le posate di carne 

e di latte dovrebbero essere ben 

riconoscibili e riposte separatamente. 

Esistono procedure per rendere casher gli 

utensili in metallo già utilizzati, le più 

frequenti sono la bollitura e il fuoco. 

I vegetali devono essere lavati a fondo 

prima di essere consumati. 

Gli alimenti e i ristoranti casher sono 

riconoscibili per l'apposizione di una 

certificazione, chiamata Teudà, in cui si 

riporta quale autorità rabbinica ne 

garantisce la casherut e l'indicazione 

relativa al tipo di pasto: di carne, di 

latte o parvè (né l'uno, né l'altro). 

Pag.  di 31 85



I l  pasto 

Prima di ogni pasto ci si lavano le mani 

riempiendo un apposito contenitore e 

versando da esso l'acqua 3 volte sulla 

mano destra e poi 3 volte sulla mano 

sinistra. Dopo aver asciugato le mani, si 

recita la relativa berachà  e si rimane in 1

silenzio fino alla benedizione sul pane. 

Da quel momento non serve più recitare 

le benedizioni per ogni cibo che si 

mangerà fino al termine del pasto. 

Finito di mangiare, si recita la birchat 

haMazon (la benedizione del pasto). 

La birchat haMazon ha delle variazioni in 

occasione dello Shabbat e dei giorni di 

feste e ricorrenze. 

 la berachà si differenzia dalle altre perché è detta 1

dopo l'azione del lavaggio e non prima come la maggior 
parte delle altre mitzvot. Alcuni usano recitare la 
berachà prima di asciugarsi le mani.

Pag.  di 32 85



Lo Shabbat 
All'inizio della Torah viene descritta la 

creazione del mondo e c'è scritto che 

Dio creò il mondo e tutto ciò che 

contiene in 6 giorni e nel settimo giorno 

si riposò. 

Per questo noi ogni Shabbat ci asteniamo 

da tutte le attività lavorative e ci 

dedichiamo al riposo fisico e spirituale. 

È scritto anche nel quarto comandamento: 

Ricordati del giorno di sabato per 

santificarlo: sei giorni faticherai e farai 

ogni tuo lavoro ma il settimo giorno è il 

sabato in onore del Signore, tuo Dio. 

Non farai alcun lavoro, né te, né tuo 

figlio, né tua figlia, né il tuo schiavo, né 

la tua schiava, né il tuo bestiame, né il 

forestiero che dimora presso di te. 

Perché in sei giorni il Signore ha fatto 

il cielo e la terra e il mare e quanto è 

Pag.  di 33 85



in essi e si è riposato il giorno settimo. 

Perciò il Signore ha benedetto il giorno 

del sabato e lo ha dichiarato sacro. 

I l  comportamento durante lo shabbat 

Nella Torah si usano 2 diverse parole per 

riferirsi all'osservanza dello Shabbat: 

shamor e zachor, osserva e ricorda. 

Shamor (osserva)  

La prima, shamor, si riferisce a tutto ciò 

che di Shabbat non si deve fare. 

Tutte quelle attività lavorative, cioè, che 

si svolgono nei giorni feriali e che di 

Shabbat vanno sospese. 

Nella Mishnà vengono identificate 39 

attività (Melachà -> pl. melachot) che 

vennero svolte nel deserto, dagli ebrei 

usciti dall'Egitto, per la costruzione del 

Tabernacolo (in ebr. Mishkan) e le 

proibizioni del sabato ne sono una diretta 

conseguenza. 

Pag.  di 34 85



A queste azioni, nel corso dei secoli, i 

Maestri hanno aggiunto altre proibizioni 

dette "rabbiniche" con lo scopo di 

proteggere le proibizioni divine affinché 

nessuno possa trasgredirle anche 

involontariamente. 

Le azioni vietate non sono esclusivamente 

azioni che richiedono uno sforzo fisico o 

mentale ma sono atti che in qualche 

modo vanno a modificare il creato, a 

trasformarlo. 

Zachor (r icorda) 

La seconda, zachor, si riferisce alla 

santificazione positiva di questa festa, 

cioè a tutto ciò che bisogna fare. 

La preparazione per lo Shabbat 

Il venerdì sera, entrata di Shabbat, la 

tavola viene apparecchiata a festa con: 

๏ 1 bicchiere di vino rosso per il 

kiddush 

Pag.  di 35 85



๏ 2 challot (pani interi, si usa fare in 

casa del pane intrecciato) in ricordo 

della doppia razione di manna che gli 

ebrei ricevevano nel deserto (per 

questo chiamati anche lechem mishnè) 

๏ 2 candele (una riferita alle mitzvot 

positive e una a quelle negative) 

Le preghiere del lo Shabbat 

Di Shabbat ci rechiamo al Tempio per le 

4 tefillot della giornata e per ascoltare 

la lettura della parashà settimanale. 

Bisogna anche dedicarsi alla famiglia e 

consumare insieme 3 pasti, uno la sera 

del venerdì, uno il sabato a pranzo e un 

terzo prima della fine di Shabbat. 

Durante i primi due, si recita il relativo 

kiddush (diverso tra venerdì sera e 

sabato a pranzo) 

All'uscita di Shabbat, il sabato sera, 

dopo le 3 stelle, si concludono gli 

Pag.  di 36 85



impegni sabbatici con la cerimonia 

dell'Avdalà (lett. separazione). 

L’Avdalà, che si recita anche all'uscita 

degli altri giorni festivi (Moed), è una 

preghiera composta dalle benedizioni del 

Vino, dei Profumi e del Fuoco e termina 

con la benedizione Amavdil specifica per 

la separazione del sacro dal quotidiano. 

Pag.  di 37 85



Il calendario 
Il calendario ebraico è un calendario 

lunisolare: si basa sia sul ciclo della luna 

che su quello delle stagioni. 

L’anno ebraico comprende 12 mesi e inizia 

con il mese di Tishrì e la festa di Rosh 

haShana; ogni due o tre anni viene 

aggiunto un mese, il secondo Adar 

(chiamato proprio Adar Shenì) per 

allinearlo al calendario solare. 

Nel calendario ebraico, il giorno comincia 

al tramonto e termina la sera successiva, 

quando si possono scorgere in cielo, 

senza muovere la testa, 3 stelle. 

Feste e r icorrenze 
Si possono raggruppare secondo l'origine: 

๏ Feste maggiori (comandate dalla Torà): 

Shalosh Regalim e Yamim Noraim  

Pag.  di 38 85



๏ Feste minori (comandate dai maestri): 

Purim, Chanukka, Tu bishvat, Lag 

Baomer, Tu beAv 

๏ Feste moderne (aggiunte nel XX sec.): 

Yom HaShoah, Yom HaZikaron, Yom 

HaAtzmaut, Yom Yerushalayim 

๏ I digiuni (lunghi o corti): Ghedalià, 10 

di Tevet, Ester, Primgeniti, 17 di 

Tammuz e 9 di Av 

A Roma si festeggia anche una ricorrenza 

legata ad un evento miracoloso che 

avvenne nel gennaio del 1793: un gruppo 

di abitanti di Roma si diresse verso il 

ghetto per appiccare il fuoco a uno dei 

portoni, al grido di ebrei traditori e 

rivoluzionari. 

Il cielo si fece d'improvviso plumbeo e  

produsse una pioggia tale da spegnere il 

fuoco prima che divampasse. Da qui il 

nome moed (festa solenne) di piombo. 

Pag.  di 39 85



Rosh Chodesh 

Nel primo giorno di ciascun mese, ad 

eccezione di Tishrì in cui coincide con 

Rosh haShanà, si festeggia l'inizio del 

nuovo mese con delle aggiunte durante le 

preghiere. Alcuni mesi può durare 2 giorni. 

Shalosh regalim 
Gli Shalosh Regalim (i tre pellegrinaggi) 

sono Pesach, Shavuot e Succot e sono 

chiamati così perché nell'antichità si 

svolgevano dei pellegrinaggi al Tempio di 

Gerusalemme 

Pesach 

Pesach si celebra il 15 del mese di 

Nissan e ricorda la liberazione del popolo 

ebraico dalla schiavitù in Egitto. 

Un altro nome della festa è "Hag 

HaMatzot", cioè Festa delle Azzime 

perché gli Ebrei, quando furono liberati 

dalla schiavitù, lasciarono l’Egitto tanto 

Pag.  di 40 85



in fretta da non avere il tempo di far 

lievitare il pane e quindi a Pesach non 

si possono mangiare cibi lievitati. 

Ha una durata diversa tra Israele e la 

diaspora: in Israele dura 7 giorni, di cui il 

primo e l'ultimo di Moed. 

Nelle comunità della diaspora, dura 8 

giorni e sono moed i primi due giorni e 

gli ultimi due. 

Moed e Chol ha-moed 

I primi due giorni di Pesach, e gli ultimi 

due, sono giorni di Moed (festa solenne). 

In questi giorni non si lavora, un po’ 

come di Shabbat ma con qualche 

differenza: è permesso trasportare e 

accendere il fuoco da una fiamma già 

accesa (non si può accendere un fuoco 

nuovo). 

Per questo motivo, prima che inizi Moed, 

molte famiglie accendono candele che 

Pag.  di 41 85



durano due giorni, così da poter cucinare 

anche durante la festa. 

I giorni intermedi sono chiamati "Chol ha-

Moed" (giorni semi-festivi): si continua a 

celebrare Pesach, ma si può lavorare e 

svolgere le attività quotidiane. 

Tuttavia, non si deve fare nulla che vada 

contro le regole della festa, come 

possedere o mangiare chametz (cibi 

lievitati). 

I l  chametz 

Durante la festa di Pesach è vietato 

mangiare, usare o anche solo possedere 

cibi lievitati, chiamati chametz. 

Chametz sono, ad esempio, pane, pasta, 

biscotti, pizza e altri alimenti fatti con 

farina e acqua, che hanno avuto il tempo 

di lievitare. 

Prima che inizi Pesach, bisogna pulire 

bene la casa (e anche altri posti dove si 

Pag.  di 42 85



passa del tempo, come l’ufficio, la 

macchina...) per eliminare ogni traccia di 

chametz. Si controllano bene gli angoli, i 

cassetti, gli zaini, gli armadi, ecc. 

La sera prima della vigilia si svolge la 

Bedikat Chametz: si nascondono in casa 

10 pezzetti di pane ben incartati e poi, 

con l’aiuto di una candela, si girano tutte 

le stanze per trovarli. 

È un modo simbolico e divertente per 

controllare che non ci sia più chametz. 

Il mattino dopo, quei pezzetti di pane 

vengono bruciati e si recita una formula 

che annulla tutto il chametz rimasto. 

Questa pratica si chiama Biur Chametz. 

Per essere sicuri di non possedere per 

errore del chametz, si delega un rabbino 

a venderlo simbolicamente a una persona 

non ebrea. Questa vendita, chiamata 

Mechirat Chametz, è valida sia secondo 

Pag.  di 43 85



la Torà che secondo la legge dello Stato. 

Dopo Pesach, il chametz è ricomprato. 

I l  Seder e la Haggadà 

Nelle prime due sere di Pesach 

svolgiamo una cena in famiglia chiamata 

Seder (trad. ordine). Si chiama così 

perché si seguono tanti passaggi precisi, 

descritti nella Haggadà insieme alla 

storia dell’uscita degli Ebrei dall’Egitto. 

Può contenere anche le berachot per la 

ricerca e le formule per la distruzione 

del chametz prima di Pesach. 

Durante la cena, oltre a leggere 

l’Haggadà, bisogna mangiare la Matzà, il 

pane azzimo e il Maròr, un’erba amara 

che ricorda l’amarezza della schiavitù, e 

bere 4 bicchieri di vino o succo d’uva, 

simbolo della libertà. 

Tutta la serata ha lo scopo di raccontare 

la storia dell'uscita dall'Egitto. 

Pag.  di 44 85



La se f i rat  haOmer 

Dal secondo giorno di Pesach, cominciamo 

a contare i giorni che ci separano da 

un’altra importante festa ebraica: 

Shavuot, che ricorda il dono della Torà 

sul Monte Sinai. 

Ogni sera recitiamo una formula speciale 

che indica il numero del giorno e della 

settimana, fino ad arrivare a 7 settimane 

(49 giorni). 

Il periodo dell’Omer è anche un tempo 

di lutto, perché durante questo tempo, 

secondo la tradizione, morirono circa 

24.000 allievi di Rabbì Akivà a causa di 

una terribile epidemia. 

In molte comunità non si fanno feste o 

matrimoni e si mantengono comportamenti 

più seri e rispettosi. 

Pag.  di 45 85



Shavuot 

Shavuot (trad. Settimane) si celebra 7 

settimane dopo Pesach, il 6 del mese di 

Sivan. In Israele dura 1 giorno, nella 

diaspora (fuori da Israele) dura 2 giorni, 

entrambi Moed. 

In questa occasione, celebriamo il dono 

della Torà da Dio al popolo ebraico, 

avvenuto sul Monte Sinai dopo l’uscita 

dall’Egitto. Si leggono i 10 comandamenti 

e il libro di Ruth. 

Dopo Arvit si fa un pasto festivo, 

spesso a base di latte e formaggi, che 

inizia con il Kiddush. 

È usanza decorare case e sinagoghe con 

fiori e piante per ricordare che il Monte 

Sinai era pieno di vita quando fu data 

la Torà. 

Pag.  di 46 85



Sukkot 

Sukkot (trad. Capanne) si celebra il 15 

del mese di Tishrì, dura 7 giorni e 

ricorda i 40 anni in cui gli ebrei 

camminarono nel deserto dopo l’uscita 

dall’Egitto, vivendo in capanne. 

Le due mitzvot fondamentali di sukkot 

sono: la succà e il lulav. 

La Succà 

Durante la festa, è mitzvà sedersi in una 

Succà, una speciale capanna con il tetto 

fatto di rami, dalla quale poter osservare 

il cielo, mangiare i pasti principali (quelli 

con il pane) e, se possibile, dormirci. 

I l  lulav 

Una delle mitzvòt principali è prendere 

il Lulav, un insieme speciale formato da 

4 specie di piante che vengono legate 

insieme: 

๏ 1 ramo di palma (Lulav) 

Pag.  di 47 85



๏ 3 rami di mirto (Hadasim) 

๏ 2 rami di salice (Aravot) 

๏ 1 cedro (Etrog) da tenere vicino 

Durante Shachrit si agita il lulav in 

tutte le direzioni: destra, sinistra, avanti, 

indietro, verso l’alto e verso il basso. 

C'è anche l'uso di girare intorno al Sefer 

Torà durante Shachrit tenendolo in mano. 

Oshannà rabbà 

L’ultimo giorno di Sukkot si chiama 

Hoshannà Rabbà ed è caratterizzato da 

preghiere dedicate e 7 giri (Hakafot) 

durante i quali si battono 5 rami di 

salice, come gesto simbolico. 

Questo giorno è anche chiamato Kippur 

Katan (piccolo Kippur), perché è l’ultimo 

giorno per fare Teshuvà (trad. ritorno) 

cioè per riappacificarsi con Dio e con il 

prossimo. 

Pag.  di 48 85



Sheminì Atzeret 

Sheminì Atzeret è una festa speciale che 

cade il 21 di Tishrì, subito dopo i sette 

giorni di Sukkot. 

Durante Sheminì Atzeret si cambia la 

formula metereologica presente nell'Amidà 

da "fa scendere la rugiada" a "fa soffiare 

il vento e scendere la pioggia". 

Simchat Torà 

In Israele, Sheminì Atzeret e Simchà 

Torà si celebrano lo stesso giorno; 

altrove, sono due giorni consecutivi. 

La lettura dei brani settimanali della 

Torà termina nel giorno di Simchà Torà 

in cui leggiamo prima l’ultima Parashà 

(Vezot haBerachà) e subito ricominciamo 

dalla prima (Bereshit). 

Colui che legge l'ultima Parashà è 

chiamato Chatan (sposo) Torà, chi legge 

la prima è chiamato Chatan Bereshit. 

Pag.  di 49 85



Yamim noraim 
I Yamim Noarim (i giorni di peso) sono 

Rosh haShanà e Kippur. 

Rosh haShanà 

Rosh Hashanà si celebra il 1° e il 2° 

giorno del mese di Tishrì. È il capodanno 

ebraico, ricorda la creazione del mondo e 

in particolare la creazione dell’uomo. 

È conosciuta con altri 3 nomi: 

๏ Yom ha-Din (giorno del giudizio) in 

quanto Dio giudica ogni persona in 

base alle azioni dell’anno passato. 

๏ Yom ha-Zikaron (giorno del ricordo) in 

quanto ricordiamo il sacrificio di Isacco 

๏ Yom Teruà (giorno del suono) in 

quanto si suona lo Shofar, un corno 

(solitamente di montone) che risveglia 

le coscienze e che abbiamo l'obbligo 

di ascoltare con attenzione. 

Pag.  di 50 85



La sera di Rosh Hashanà facciamo un 

Seder, un pasto speciale con cibi di buon 

auspicio per l’anno nuovo come, ad 

esempio, la mela con il miele (per un 

anno dolce), il melograno, ecc... 

Rosh Hashanà apre un periodo di 10 

giorni, chiamati “Aseret Yeme Teshuvà”, i 

10 giorni di pentimento, in cui valutiamo 

noi stessi e le nostre azioni e chiediamo 

scusa a chi abbiamo ferito. 

Questi 10 giorni terminano con Yom 

Kippur, il Giorno del perdono. 

Kippur 

Yom Kippur si celebra il decimo giorno 

del mese di Tishrì e segue di dieci giorni 

il Capodanno. È comandato dalla Torà ed 

è considerato il giorno più sacro 

dell’anno. 

Pag.  di 51 85



È chiamato "Giorno di Espiazione" ossia il 

giorno in cui digiuniamo per espiare le 

colpe commesse durante l’anno trascorso. 

Il digiuno comincia la sera del 9 Tishrì al 

tramonto e finisce la sera successiva, al 

comparire delle 3 stelle. 

Oltre ai divieti di Shabbat, durante 

Kippur è proibito: 

๏ Mangiare o bere 

๏ Indossare scarpe di cuoio 

๏ Lavarsi e spalmarsi creme o oli 

๏ Avere relazioni coniugali 

Yom Kippur serve per espiare le colpe 

(cioè cancellare gli errori), ma solo se ci 

pentiamo sinceramente: 

๏ Per i peccati tra noi e Dio servono il 

pentimento e le preghiere. 

๏ Per i peccati verso altre persone, 

dobbiamo chiedere perdono a chi 

abbiamo offeso, anche più volte. 

Pag.  di 52 85



Per questo, prima di Kippur, è usanza 

chiedere scusa a familiari, amici, maestri 

e conoscenti. Come vogliamo che Dio sia 

misericordioso con noi, anche noi dobbiamo 

esserlo con chi viene a scusarsi e non 

portare risentimento. 

Yom Kippur è un giorno dedicato alla 

preghiera ed è l'unico giorno in cui si 

recitano 5 tefillot. 

Durante queste preghiere diciamo spesso 

il "Viddui", la confessione collettiva, dove 

ammettiamo le nostre colpe; è scritta in 

prima persona plurale ("Abbiamo 

sbagliato"), per farci sentire uniti e per 

ricordarci che tutti noi ebrei siamo 

responsabili l’uno per l’altro. 

Alla fine di Yom Kippur, dopo l’ultima 

preghiera (Neilà), si suona lo Shofar, con 

la speranza di essere stati perdonati. 

Il digiuno termina dopo aver recitato la 

preghiera di Arvit e l'Avdalà. 

Pag.  di 53 85



Le feste minori  
Sono le feste comandate dai maestri e 

ricordano avvenimenti accaduti in epoca 

successive al dono della Torà. 

Purim 

La festa di Purim si celebra ogni anno il 

14 del mese di Adar. Nelle città che al 

tempo erano già circondate da mura 

(come Gerusalemme) si festeggia il 15 di 

Adar (Purim shushan). 

La storia di Purim si svolse in Persia, 

dove Aman, un ministro del re Assuero, 

voleva impiccare tutto il popolo ebraico. 

Quando l'ebreo Mordechai lo scoprì, lo 

raccontò a sua nipote Ester, la moglie 

del re. Ester fece un digiuno di tre giorni 

e poi si appellò al Re. 

Grazie al coraggio di Ester, il re cambiò 

idea, Aman fu impiccato e il popolo 

ebraico si salvò. 

Pag.  di 54 85



La parola "Purim" viene da "Pur" che in 

ebraico significa sorte: Aman aveva scelto 

con un lancio dei dadi il giorno in cui 

avrebbe sterminato gli ebrei e, alla fine, 

quel giorno è diventato una festa. 

Durante Purim dobbiamo adempiere a 

quattro mitzvot: 

1. Meghillà – Leggere la storia di Purim 

Si legge ad alta voce la Meghillat 

Ester, la sera e la mattina. 

Durante la lettura, facciamo rumore con 

i ra'ashanim (sonagli) ogni volta che 

sentiamo il nome di Aman 

2. Mishloach Manot – Doni agli amici 

Mandiamo almeno due porzioni di cibi 

pronti ad un'altra persona. È un modo 

per rafforzare l’amicizia e diffondere 

gioia. 

3. Matanòt LaEvionim – Doni ai poveri 

Diamo un pasto completo a due 

Pag.  di 55 85



persone povere, per garantire che 

possono festeggiare Purim con gioia. 

4. Mishté BeSimchà – Banchetto di festa 

Nel pomeriggio di Purim facciamo un 

grande pranzo con cibi e tanto vino 

Purim è una festa di gioia, travestimenti, 

amicizia e generosità. 

Chanukkà 

La festa di Chanukkà si celebra il 25 di 

Kislev e dura 8 giorni. 

La storia di Chanukkà si svolse in Terra 

d’Israele durante la dominazione dei 

Greci, che volevano vietare agli ebrei di 

adempiere alle mitzvot. 

I Greci profanarono il Bet Hamikdash con 

le statue dei loro dei ma un gruppo di 

coraggiosi, guidati da Giuda Maccabeo, si 

ribellò li sconfisse, nonostante fossero 

pochi e male armati. 

Pag.  di 56 85



I Maccabei tornarono al Tempio per 

riaprirlo e riaccendere la Menorà ma 

trovarono solo una piccola ampolla di olio 

puro, sufficiente per lasciare la Menorà 

accesa una sola notte. Avvenne invece un 

miracolo: l'olio durò per otto giorni, il 

tempo esatto per prepararne di nuovo. 

In ricordo di questo miracolo, ogni sera di 

Chanukkà accendiamo un candelabro 

speciale chiamato Chanukkià, che ha 8 

bracci (più uno centrale per lo Shamash). 

Il primo giorno si accende lo Shamash e 

la candela più a destra; ogni sera si 

aggiunge una candela (che si accende 

sempre per prima) finché all'ottavo giorno 

si accendono tutte. 

Le candele si accendono di sera, vicino a 

una finestra o a una porta, così anche le 

persone fuori possono vedere la luce del 

miracolo. 

Pag.  di 57 85



È tradizione anche mangiare cibi fritti 

nell’olio, giocare con il Sevivon e 

scambiarsi regali. 

Tu bishvat 

Tu Bishvàt si festeggia il 15 di Shevat 

ed è chiamato anche Capodanno degli 

Alberi perché da questa data comincia un 

nuovo anno agricolo per gli alberi. 

È un giorno speciale in cui è vietato 

digiunare e si mangiano tanti tipi diversi 

di frutta, soprattutto quella legata alla 

Terra d’Israele, durante un tikkun, una 

specie di Seder in cui si mangiano frutti 

diversi, si bevono 4 bicchieri di vino (dal 

bianco al rosso, per rappresentare il 

cambiamento delle stagioni) e si leggono 

benedizioni e versi della Torà. 

I primi sionisti approfittarono di Tu 

Bishvàt per organizzare eventi in cui si 

piantavano alberi, specialmente in Israele, 

e questo usanza c'è ancora oggi: i 

Pag.  di 58 85



bambini spesso piantano alberi con le 

scuole e con il Keren Kayemet LeIsrael, 

l’organizzazione ebraica per l’ambiente. 

Lag baomer 

Lag BaOmer si celebra il 33° giorno 

dell’Omer, il 18 di Iyar. 

La festa ricorda la fine della peste che 

colpì molti studenti di Rabbi Akivà 

all'indomani di Pesach. 

Lag BaOmer è anche il giorno in cui 

ricordiamo la morte di Rabbi Shimon bar 

Yochai, un Maestro molto importante 

della Mishnà e autore dello Zohar, il 

testo più importante della Kabbalah. 

A Lag BaOmer è tradizioni accendere 

grandi falò per onorare la luce della 

Torà. 

Anche se durante il periodo dell’Omer 

non si fanno matrimoni, non ci si taglia i 

capelli e non si ascolta musica dal vivo, 

Pag.  di 59 85



a Lag BaOmer tutto riprende e si 

organizzano feste e gite all’aperto. 

Tu beAv 

Tu BeAv si celebra il 15 del mese di Av 

ed è un giorno molto speciale, spesso 

chiamato "la festa dell’amore". 

Nella Mishnà viene descritto come un 

giorno di festa in cui le ragazze di 

Gerusalemme uscivano a ballare nei 

vigneti. Ballavano in cerchio, così nessuna 

era più importante di un altra, e vestite 

di bianco, con abiti presi in prestito così 

che nessuna si vergognasse di non avere 

abiti belli. 

Tu BeAv arriva pochi giorni dopo Tisha 

BeAv, il giorno in cui ricordiamo cose 

molto tristi (come la distruzione del 

Tempio di Gerusalemme). 

Pag.  di 60 85



Tu BeAv è come un ponte di luce dopo 

l’oscurità, un segno che dopo la 

sofferenza torna la speranza. 

Le ricorrenze moderne 

Yom HaShoah (27 Nissan) 

Yom HaShoah è il giorno in cui si 

ricordano i 6 milioni di ebrei che sono 

stati uccisi dai nazisti durante la 

Seconda Guerra Mondiale. In ebraico, 

Shoah significa “disastro” o “tragedia”. 

In Israele, in questo giorno, suona una 

sirena e tutto si ferma per due minuti: 

le persone smettono di camminare, 

lavorare o guidare, per pensare alle 

vittime e onorare la loro memoria. 

Si celebra anche il coraggio di chi ha 

lottato, come gli ebrei del Ghetto di 

Varsavia, che il 18 aprile 1943 iniziarono 

una rivolta contro i nazisti. 

Pag.  di 61 85



Yom HaZikaron (4 Iyar)  

Il 4 di Iyar onoriamo i soldati e i civili 

che sono morti per difendere lo Stato 

d’Israele o durante attacchi terroristici. 

Yom HaAtzmaut (5 Iyar)  

Subito dopo Yom HaZikaron, si celebra 

Yom HaAtzmaut, il giorno in cui, nel 

1948, è stata dichiarata l'indipendenza ed 

è nato lo Stato d’Israele. 

Questa festa ci ricorda che dopo tanti 

secoli di difficoltà e persecuzioni, il 

popolo ebraico ha finalmente una terra 

tutta sua, dove vivere libero. 

Yom Yerushalayim (28 Iyar)  

In questo giorno ricordiamo come, nel 

1967, durante la Guerra dei Sei Giorni, 

Gerusalemme sia stata riunificata sotto il 

controllo dello Stato d’Israele. 

Gerusalemme è la città a cui si rivolge 

l'ebreo della diaspora quando prega, è il 

Pag.  di 62 85



cuore della storia ebraica e l'ultimo resto 

del grande Santuario, il muro occidentale 

(meglio noto come muro del Pianto). 

I  digiuni:  
I digiuni possono essere lunghi (dal 

tramonto all’uscita delle tre stelle del 

giorno seguente) oppure corti (dall’alba al 

tramonto). 

I digiuni lunghi sono Kippur, già descritto, 

e Tisha beAv, gli altri sono digiuni corti. 

Digiuno di  Ghedalià 

Cade il 3 di Tishrì e ricorda l’uccisione di 

Ghedalià, ultimo governatore del Regno di 

Giuda, dopo la distruzione del primo 

Tempio. 

10 di  Tevet 

Ricorda l’inizio dell’assedio di 

Gerusalemme da parte dei Babilonesi. 

Dopo la Shoà il rabbinato di Israele ha 

aggiunto a questo ricordo la 

Pag.  di 63 85



commemorazione dei milioni di ebrei uccisi 

dai nazisti. 

Digiuno di  Ester 

Cade il 13 di Adar, giorno che precede 

Purim, e ricorda il digiuno che fece la 

regina Ester in seguito al decreto di 

Aman che voleva distruggere il popolo 

ebraico. 

Digiuno dei  primogeniti  

Cade il 14 di Nissan, giorno che precede 

Pesach, e ricorda la morte dei 

primogeniti d’Egitto colpiti dalla decima 

piaga. 

17 di  Tammuz 

Ricorda una serie di tragici eventi per il 

popolo ebraico: furono spezzate le Tavole, 

fu interrotto il sacrificio quotidiano, fu 

aperta la prima breccia nelle mura di 

Gerusalemme, Apostemos bruciò la Torà 

e innalzò una statua nel Santuario. 

Pag.  di 64 85



9 di  Av 

Il 9 del mese di Av, che in ebraico si 

dice Tishà BeAv, è il giorno più triste 

dell’anno perché in questa data sono 

successe molte disgrazie. 

L'elenco è piuttosto lungo, gli eventi più 

tristemente famosi sono: 

๏ La distruzione del Primo Tempio di 

Gerusalemme da parte dei Babilonesi 

๏ La distruzione del Secondo Tempio di 

Gerusalemme da parte dei Romani 

๏ La distruzione di Gerusalemme 

๏ La cacciata degli ebrei dalla Spagna 

La prima volta che questo giorno è 

diventato triste è stato quando il popolo 

ebraico, nel deserto, non volle entrare 

nella Terra di Israele per la paura 

generata dalle parole di alcuni esploratori 

che erano stati mandati in avanscoperta 

(come racconta la Torah). 

Pag.  di 65 85



Durante questo giorno si digiuna, non si 

indossano scarpe di cuoio, non ci si lava 

e non si fanno feste o attività divertenti. 

Si legge il libro di Echà (Lamentazioni), 

scritto dal profeta Geremia, che parla 

della distruzione del Tempio e del dolore 

del popolo. La sinagoga è spoglia e buia, 

si accendono solo candele e le preghiere 

sono più lente e tristi. 

Non si indossano Tefillìn né Talled gadol 

al mattino ma solo durante la preghiera 

del pomeriggio. 

Anche se Tishà BeAv è un giorno di 

lutto, i Maestri ci dicono che in futuro 

diventerà un giorno di festa perché in 

quel giorno nascerà il Mashiach (Messia) 

e il Tempio di Gerusalemme sarà 

ricostruito. 

Pag.  di 66 85



Il ciclo della vita 

La milà 
La Milà (circoncisione) è uno dei momenti 

più importanti della vita di un bambino 

ebreo maschio. Si svolge quando il 

bambino ha otto giorni di vita, anche se 

cade di Shabbat o di Moed. 

Questo rito viene da Avrahàm, il primo 

ebreo, che assunse su di se il Berit Milà 

(il patto della milà) quando aveva 99 

anni, su ordine di Dio. Anche suo figlio 

Yishmael, che fu circonciso a 13 anni, 

capiva bene cosa stesse succedendo. 

Yitzchak, l’altro figlio di Avrahàm, fu il 

primo a essere circonciso da neonato e 

così si usa fare ancora oggi. 

La sera prima della Milà si svolge la 

Mishmarà: amici e parenti si riuniscono 

per leggere insieme brani e canti di buon 

auspicio e condividere cibo e gioia. 

Pag.  di 67 85



I l  pidion haben 
Se il figlio maschio è il primogenito 

della coppia, nel trentunesimo giorno dopo 

la nascita si svolge un rito, noto come 

Pidion haben (riscatto del primogenito). 

Il rito risale ai tempi in cui il 

primogenito doveva essere consacrato a 

Dio e svolgere il suo servizio nel Tempo 

di Gerusalemme. Il padre "riscatta" il 

figlio consegnando cinque monete a un 

Cohen, cioè a un discendente della 

famiglia sacerdotale. 

Lo zeved ha-bat 
Quando nasce una bambina si fa una 

festa nel corso della quale le viene 

imposto il nome. Tale cerimonia prende il 

nome di Zeved Ha-bat, cioè il dono 

della figlia. 

Pag.  di 68 85



I l  bar mitzvà e bat mitzvà 
Il Bar Mitzvah (che vuol dire figlio del 

comandamento) e il Bat Mitzvah (figlia 

del comandamento) segnano il passaggio 

all’età adulta e avvengono: 

๏ a 12 anni per le ragazze 

๏ a 13 anni per i ragazzi 

Da quel momento, sono responsabili delle 

loro azioni, devono rispettare le Mitzvot 

come ogni adulto e i ragazzi possono 

contare nel Minyan, il gruppo di 10 uomini 

richiesto per alcune preghiere. 

Non è obbligatoria una cerimonia però è 

uso organizzare una festa la prima volta 

che il ragazzo mette i Tefillin, recita 

Arvith di Shabbat e viene chiamato a 

Sefer. 

A Roma si usa che, sia i ragazzi che le 

ragazze, leggano un breve testo al 

termine della tefillà del sabato mattina. 

Pag.  di 69 85



I l  matrimonio 
L'ebraismo dà grande importanza al 

matrimonio, alla costruzione di una 

famiglia ebraica e di una vita insieme. 

È diviso in due momenti che, di solito, si 

svolgono lo stesso giorno: 

๏ Kiddushin (fidanzamento) è una 

cerimonia in cui i due innamorati si 

promettono l’uno all’altro. 

๏ Nisuin (matrimonio) è il sigillo di 

questo amore davanti a parenti e 

amici. 

La cerimonia dei Nisuim si svolge sotto 

la Chuppah, un baldacchino con 4 pali, 

simbolo della nuova casa che formeranno 

insieme. 

Lo sposo dona un anello alla sposa e si 

legge la Ketubah, il contratto 

matrimoniale, che elenca gli obblighi dello 

Pag.  di 70 85



sposo. Questo documento è molto antico 

e protegge i diritti della donna. 

Si recitano poi 7 benedizioni (Sheva 

Berachot) per augurare felicità alla coppia 

e si conclude con lo sposo che rompe un 

bicchiere come gesto simbolico. 

Durante la settimana successiva al 

matrimonio, è tradizione che amici e 

parenti organizzino ogni giorno delle feste 

per gli sposi, per ripetere le sette 

benedizioni. 

La visita ai  malati  
Visitare chi è malato è una mitzvà 

molto importante, chiamata Bikkur Cholim, 

che impariamo dal racconto di quando 

Dio andò a trovare Avraham al terzo 

giorno dalla sua milà, giorno considerato 

particolarmente doloroso. 

Dare conforto alle persone che soffrono 

è considerata una delle grandi opere di 

Pag.  di 71 85



bene che un ebreo deve fare nei 

confronti del suo prossimo. 

Malato non è soltanto chi ha una 

malattia fisica, è anche un momento 

particolarmente difficile della propria vita. 

Una buona parola non costa nulla ma 

può valere più dell'oro e alleviare tanto 

la sofferenza. 

La morte 
Noi crediamo che ci sia una vita dopo la 

morte, chiamata Olam Habah, che significa 

“il mondo che verrà”. 

Anche se l’Ebraismo non si concentra 

troppo sulla morte, quando una persona 

cara muore ci sono delle tradizioni da 

rispettare per affrontare il dolore. 

Il funerale deve avvenire il prima 

possibile e, subito dopo il funerale, inizia 

un periodo di lutto stretto di 7 giorni in 

cui si ricevono visite da amici e parenti 

Pag.  di 72 85



per confortare gli avelim (coloro che sono 

in lutto). 

Si prosegue con un periodo di lutto più 

leggero, di un mese, e poi si riprende 

piano piano la vita normale entro l'anno. 

Si recita ogni giorno una preghiera 

speciale per il defunto: il Kaddish. 

Al termine dell'anno, e in tutti gli anni 

successivi nella stessa data ebraica, si 

commemora il triste giorno con una 

cerimonia chiamata askarà (trad. punto di 

ricordo). 

Pag.  di 73 85



Testo da recitare il sabato 
Di seguito la traslitterazione del testo 

che i ragazzi che diventano Bar/Bat 

mitzvà leggono al termine della Tefillà, 

prima di ricevere la berachà: 

Shemà Israel A. Eloenu A. Echad 

Baruch shem kevod malchutò leolam vaed 

A. U aElohim – A. U aEloim 

A. melech A. malach A. imloch leolam 

vaed 

Veayà A. lemelech al kol aharetz baiom 

aU 

Yiè A. echad ushmò echad 

Veiadatà aiom vaashevotà el levavecha 

Ki A. U aElohim bashamaim mimaal 

veal haAretz mittachat en od 

Pag.  di 74 85



Tabelle dei nomi e dei dettagli 
La Torah contiene in 5 l ibri  

๏  Bereshit 

๏ Shemot 

๏ Vaikrà 

๏ Bemidbar 

๏ Devarim 

I  Nevim sono i  seguenti  l ibri :  

Nevim Rishonim 

๏ Yeoshua (Giosuè) 

๏ Shofetim (Giudici) 

๏ Shemuel (Samuele 1 e 2) 

๏ Melachim (Re 1 e 2) 

Neviim Acharonim 

๏ Isaia 

๏ Geremia 

๏ Ezekiele 

๏ Terè Asar (12 profeti minori) 

Pag.  di 75 85



I  ketuvim sono: 

5 meghil lot (pergamene) 

๏ Ester (si legge a Purim) 

๏ Ruth (si legge a Shavuot) 

๏ Koelet (si legge a Succot) 

๏ Shir Hashirim (si legge a Pesach) 

๏ Echa (si legge a Tisha beAv) 

I  l ibr i  di  Emet (verità)  ossia Libri  Poetici  

e Sapienzial i  

๏ Yov (Giobbe) 

๏ Mishlè (Proverbi) 

๏ Tehillim (Salmi) 

I  test i  storici  

๏ Daniel 

๏ Esrà 

๏ Nechemyà 

๏ Divrè haYamim (le Cronache) 

Pag.  di 76 85



I  mesi  dell 'anno sono: 

๏ Tishrì 

๏ Cheshvan 

๏ Kislev 

๏ Tevet 

๏ Shevat 

๏ Adar (I o II) 

๏ Nissan (primo mese secondo la Torah) 

๏ Yyar 

๏ Sivan 

๏ Tamuz 

๏ Av 

๏ Elul 

Le benedizioni  che compongono la 

Amidà:  

1. Benedetto Tu, Signore, scudo 

di Abramo 

2. Benedetto Tu, Signore, che resusciti i 

morti (ai tempi futuri del Messia) 

Pag.  di 77 85



3. Benedetto Tu, Signore, Dio santo 

4. Benedetto Tu, Signore, che concedi la 

conoscenza 

5. Benedetto Tu, Signore, che accogli il 

pentimento 

6. Benedetto Tu, Signore, che vuoi 

essere indulgente 

7. Benedetto Tu, Signore, redentore di 

Israele 

8. Benedetto Tu, Signore, risanatore dei 

malati del popolo di Israele 

9. Benedetto Tu, Signore, che benedici 

gli anni 

10. Benedetto Tu, Signore, che raduni i 

dispersi del Tuo popolo di Israele 

11. Benedetto Tu, Signore, Re che ama 

la rettitudine e la giustizia 

12. Benedetto Tu, Signore, che abbatti i 

nemici e umili i superbi 

Pag.  di 78 85



13. Benedetto Tu, Signore, sostegno dei 

pii e dei giusti 

14. Benedetto Tu, Signore, costruttore 

di Gerusalemme 

15. Benedetto Tu, Signore, che dai vita 

alla salvezza 

16. Benedetto Tu, Signore, che ascolti la 

preghiera 

17. Benedetto Tu, Signore, che farai 

tornare con misericordia la tua 

presenza (Shechinah) a Sion 

18. Benedetto Tu, Signore, il cui Nome è 

buono e dobbiamo rendergli omaggio 

19. Benedetto Tu, Signore, che benedici il 

Tuo popolo di Israele con la pace 

La benedizione aggiunta è in dodicesima 

posizione. 

Pag.  di 79 85



Indice per il ripasso 
La lingua ebraica 

I libri fondamentali 

Il Tanach (Torah Scritta) 

Torà (Pentateuco) 

Neviim (Profeti) 

Ketuvim (Agiografi o Scritti) 

Il Talmud (Torah Orale) 

La Mishnà 

La Ghemarà 

Le regole finali 

Le mitzvot 

I dieci comandamenti 

Mitzvot affermative e negative 

Mitzvot razionali e irrazionali 

Obblighi maschili e femminili 

Pag.  di 80 85



Gli oggetti esterni 

Tefillin (filatteri) 

Tzitzit (frange del Talled) 

Mezuzà 

La tefillà 

Le tefillot giornaliere 

Le parti fondamentali della tefillà 

La Amidà 

Lo Shemà 

L’Hallel 

Il bet haKeneset 

Minian 

Siddur 

Chumash 

Tevà 

Shaliach Zibbur (chazan) 

Aron ha-kodesh 

Ner Tamid 

Pag.  di 81 85



Petichà (apertura dell'aron) 

Sefer Torà 

Alià (chiamata a Sefer) 

Maftir (l'ultima alià e la lettura 

dell'haftarà) 

Le berachot 

Relative a un godimento 

Relative a una Mitzvà 

Berachà del Sefer Torah 

La casherut 

Carne e latte 

Il pasto 

Lo Shabbat 

Le regole dello Shabbat 

La preparazione per lo Shabbat 

Le preghiere dello Shabbat 

Pag.  di 82 85



Il calendario 

Feste e ricorrenze 

Rosh Chodesh 

Shalosh regalim 

Pesach 

Moed e Chol ha-moed 

Il chametz 

Il Seder e la Haggadà 

La sefirat haOmer 

Shavuot 

Sukkot 

La Succà e Il lulav 

Oshannà rabbà 

Sheminì Atzeret 

Simchat Torà 

Yamim noraim 

Rosh haShanà 

Kippur 

Pag.  di 83 85



Le feste minori 

Purim 

Chanukkà 

Tu bishvat 

Lag baomer 

Tu beAv 

Le ricorrenze moderne 

Yom HaShoah 

Yom HaZikaron 

Yom HaAtzmaut 

Yom Yerushalayim 

I digiuni 

Digiuno di Ghedalià 

10 di Tevet 

Digiuno di Ester 

Digiuno dei primogeniti 

17 di Tammuz 

9 di Av 

Pag.  di 84 85



Il ciclo della vita 

La milà 

Il pidion ha-ben 

Lo zeved ha-bat 

Il bar mitzvà e il bat mitzvà 

Il matrimonio 

Le visite ai malati 

La morte 

Il testo che il Bar/Bat Mitzva recita 

il sabato mattina alla fine della Tefillà 

Pag.  di 85 85


