Appunti per

di Bar/Bat

Indice:

La lingua ebraica

| Libri fondamentali
Le mitzvot

Gli oggetti esterni
La tefilla

IL bet haKeneset

Le berachot

La casherut

Lo Shabbat

Il calendario

Il ciclo della vita

Testo da recitare il

Tabelle dei nomi e dei

Indice per il ripasso

l"esame

mitzva

sabato

dettagli

Testo realizzato da Joram Marino

[@olle]

Versione 1

13
16
22
25
28
33
38
67
14
15
80

.2


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.it

L'alfabeto ebraico si

verso sinistra e ha solo

La lingua ebraica

scrive da destra

le consonanti.

N Alef 1 0 Samech 60
1 Bet 2 y Hayn 70
A Ghimel 3 o) Peh 80
T Dalet 4 X Zadi 20
a Hey 5 7 Qof 100
| Vav 6 0 Resh 200
T Zain 7 v Shin 300
N Chet 8 n Tav 400
0 Tet S } kaf 500
sofit
: Yod 10 o mem s. 600
D Kaf 20 ] nun s. 700
2 Lamed 30 Y peh s. 800
a Mem 40 Y tzadi s. 900
] Nun 50 N 27 +N _
Alle lettere viene associato anche un
valore numerico cosi da poter calcolare

['eventuale valore numerico delle parole.

Pag.

2

di

85




| libri fondamentali

La Torah Scritta

Per indicare tutti i testi della Tora
scritta usiamo la sigla TaNaCh che indica

Tora, Neviim e Ketuvim

Tora (Pentateuco)

E la prima parte del Tanach, & scritta
da Mosé sotto dettatura di Dio e
racconta la storia del mondo dalla

creazione fino alla morte di Mose.

E suddivisa in 54 Parashot e contiene le
613 mitzvot che ogni ebreo deve compiere

durante la vita.

Oggi viene trascritta da un Sofer che la
scrive su pergamena con una penna d'oca

e un inchiostro speciale.

Neviim (Profeti)
E la seconda parte del Tanach ed &

composta da Llibri che contengono racconti

Pag. 3 di 85



e insegnamenti di profeti. Questi profeti,
per vocazione divina, ricevettero delle
profezie —ossia dei messaggi— da riportare

al popolo d’'lsraele.

La sezione dei Profeti si divide a sua
volta in due parti principali:

Neviim Rishonim (Profeti Anteriori):
Comprendono i libri di Giosue, Giudici,

Samuele e Re.

Questi testi sono essenzialmente narrativi
e raccontano le vicende del popolo
ebraico dall'ingresso nella Terra Promessa
fino all'esilio di Babilonia, passando per
la caduta di Gerusalemme e la

distruzione del Tempio di Salomone.

Neviim Acharonim (Profeti Posteriori):
Includono i libri di lsaia, Geremia,
Ezechiele e un libro collettivo chiamato

Teré Asar, che raccoglie i testi di dodici

Pag. 4 di 85



profeti minori, detti cosi perché i loro

scritti sono piu brevi rispetto agli altri.

Questi testi contengono parole di
ammonimento e messaggi di speranza per
il futuro. Nelle parole dei Profeti si
trova la radice di uno dei principi
fondamentali del pensiero ebraico: ['attesa
messianica, ossia l'aspettativa di un
tempo futuro di pace e giustizia per
Israele e per il mondo intero,
accompagnato dalla ricostruzione del

Santuario a Gerusalemme.

Brani dei Profeti, chiamati Haftarot,
vengono letti di Sabato e nelle festivita,

dopo la lettura del Sefer Torah.

Ketuvim (Agiografi o Scritti)

La terza parte del Tanach contiene testi
molto diversi tra Lloro: i Tehillim (salmi)
sono testi di preghiera, meditazione e
varie espressioni di dialogo con Dio; le

cinque Meghillot trattano altri argomenti:

Pag. 5 di 85



ad esempio, la Meghilla di Ester narra la

storia della festa di Purim.

Non mancano i testi poetici, le riflessioni

sui problemi della fede e i Llibri storici.

Tanach
La Torah scritta

Tora I
(Pentateuco) Ketuvim
*. 5 libri

Agiografi o scritti
*. Inizia dalla creazione del mondo (Agiog )

Contenuti molto diversi tra loro:

* Scritta da Moseé, dettata da Dio — *. Salmi

*. Finisce alla morte di Moseée
*. 54 Parashot
* Copiata da un Sofer su pergamena

*. Proverbi
*. Meghillot
*, Testi storici

Neviim
(Profeti)
Messaggi di Dio al popolo
attraverso i profeti

Neviim rishonim Neviim acharonim
(Profeti anteriori) (Profeti posteriori)
Giosue, Giudici, Samuele e Re Isaia, Geremia, Ezechiele e

12 profeti minori

Haftara
(brano letto dopo
il Sefer Tora)

Pag. 6 di 85



La Torah Orale

La Mishna

E il libro fondamentale della Torah orale,

e contiene tutte le pratiche e le

istruzioni essenziali per comprendere le

mitzvot accennate nella Torah Scritta.

Queste informazioni furono ricevute da

Mose insieme alla Torah scritta e

tramandate oralmente, di generazione

in

generazione, fino al momento della sua

trasposizione scritta nella Mishna (Il

Contiene le regole fondamentali di
comportamento ed ancora oggi € la b
per stabilire le leggi nelle comunita

ebraiche. (Halakha)

La Mishna contiene anche il trattato

sec.)

asc

dei

Pirke Avot (le massime dei Padri) che

non stabilisce leggi o regole ma offre

consigli di morale e buone maniere.

Pag. 7 d

i 85



La Ghemara
Redatta in epoche successive, € composta
dalle discussioni dei Maestri riguardanti

['interpretazione della Mishna.

L'unione della Mishna e della Ghemara

costituisce il Talmud.

Successivamente, vennero compilati dei
compendi della Torah Orale, cosi da
elencare le regole finali, frutto delle

discussioni dei Maestri.

| piu famosi sono il Mishné Torah di
Maimonide e lo Shulchan Aruch di Yosef

Caro ma ce ne sono anche di piu recenti.

Poiché la Halakha (l'insieme delle regole
di comportamento che un ebreo deve
seguire) € in continua evoluzione, si
raccolgono anche le domande poste ai
rabbini, e le relative risposte, in volumi

pubblicati periodicamente.

Pag. 8 di 85



Le mitzvot

Le 613 mitzvot (plurale di mitzvah) sono
i comandamenti divini dati da Dio al
popolo ebraico, sono considerate l'essenza
della vita ebraica e guidano l'ebreo in
ogni aspetto della sua esistenza, dalla

spiritualita alle azioni quotidiane.

| Dieci Comandamenti

| Dieci Comandamenti (in ebraico: Aseret
ha-diberot), sono le regole fondamentali,
sono stati rivelati da Dio a Mosée sul
monte Sinai e si trovano nel Llibro di

Shemot.

Mitzvot Affermative e Negative

Le 613 mitzvot sono divise in due
categorie principali:

Mitzvot affermative (mitzvot aseh): sono
248 comandamenti che richiedono di

compiere un'‘azione, come recitare lo

Shema o osservare lo Sabbath.

Pag. 9 di 85



Mitzvot negative (mitzvot lo ta'aseh):
sono 365 comandamenti che richiedono di
non fare qualcosa come, ad esempio, non

rubare.

Mitzvot Razionali e Irrazionali
Un'altra classificazione delle mitzvot si
basa sulla nostra capacita di capirne il

S€nso.

Mishpatim (mitzvot razionali): sono
comandamenti che l'‘'uomo puo
comprendere con la propria ragione, anche
senza una rivelazione divina. Esempi
includono Ll'obbligo di non wuccidere, di non

rubare e di onorare i genitori.

Chukkim (mitzvot irrazionali): sono
comandamenti che non hanno una
spiegazione razionale evidente e la cui
validita si basa unicamente sul fatto che
sono stati comandati da Dio come, ad

esempio, il divieto di mangiare alcuni cibi

Pag. 10 di 85



(kasherut) o il divieto di mescolare lana

e lino (sha'atnez).

Obblighi Maschili e Femminili

Esiste anche una distinzione tra Lle
mitzvot che devono adempiere i ragazzi
le ragazze in quanto le donne sono
esentate dalla maggior parte delle

mitzvot affermative legate al tempo,

S

ovvero i comandamenti che devono essere

eseguiti in un momento specifico della

giornata o dell'anno.

Obblighi maschili: Gli uomini sono
obbligati a osservare tutte le 613
mitzvot, comprese quelle affermative
legate al tempo, come la preghiera
quotidiana (tefillin) o la recitazione dello

S hema.

Obblighi femminili: Le donne sono
obbligate a osservare tutte le mitzvot
negative e le mitzvot affermative non

dipendenti dal tempo. Sono esentate da

Pag. 11 di

85



molte mitzvot affermative legate al
tempo per consentire loro di concentrarsi
sui loro ruoli tradizionali, come Lla cura
della famiglia e della casa. Le donne
possono scegliere di osservare queste
mitzvot, anche se non sono obbligate

dalla Halakha (la legge ebraica).

Le donne hanno anche tre mitzvot

specifiche:
Challah: Separare una parte dell'impasto.

Niddah: Osservare le leggi di purezza

familiare.

Hadlakat Nerot: Accendere le candele di

S habbat e delle feste.

Tutte le mitzvot sono ugualmente
importanti, a prescindere dal contenuto e

dalla categoria alla quale appartengono.

Pag. 12 di 85



Gli oggetti esterni

Tefillin (filatteri)

La mitzva dei tefillin ha origine nei primi
due brani dello Shema e in due brani

della parasha di Bo.

Sono formati da due scatolette di pelle
nera, una si lega al braccio "debole" e

[*altra si lega in alto sulla fronte.

Al loro interno contengono i 4 brani di
riferimento: nella scatola che si lega al
braccio, sono scritti su un'unica
pergamena, sull'altra sono scritti su

quattro pergamene diverse.

| tefillin si possono indossare tutti i
giorni, ad eccezione di Shabbat e Moadim,
in un tempo compreso tra l'alba e il
tramonto ma €& meglio metterli al

mattino, durante la tefilla di Schachrit.

Pag. 13 di 85



Tzitzit (frange)

La mitzva dello tzitzit (pl Tzitziot) si

impara nel terzo brano dello Shema.

Gli abiti che hanno Ll'obbligo dello tzitzit
sono quelli che hanno 4 angoli (il Talled

€ un rettangolo di stoffa).

Gli tzitziot sono formati da 8 fili

intrecciati in 5 nodi.

La parola tzitzit ha il valore numerico di
600, se lo sommiamo agli 8 fili e ai 5
nodi, otteniamo 613 che €& il numero delle

mitzvot.

Il precetto dello tzitzit va compiuto tutti
giorni e lo tzitzit si puo indossare

dall'alba al tramonto

Pag. 14 di 85



Mezuza

La mezuza € un piccolo astuccio con
dentro una pergamena e viene fissata agli

stipiti delle porte, a destra di chi entra.

Va messa su tutte le porte, ad eccezione
del bagno e della cucina, e simboleggia
la presenza di Dio nella casa e
['importanza di vivere secondo i Suoi

insegnamenti.

Sulla pergamena sono scritti a mano, con
inchiostro speciale, i primi due passi

dello Shema.

Pag. 15 di 85



La tefilla

Le tefillot giornaliere

Ogni giorno feriale si recitano 3 tefillot
(momenti di preghiera) in sostituzione dei
sacrifici animali che si facevano

anticamente:

@ Arvith (si recita di sera)

@ Shachrit (si recita di mattina)
@ Mincha (si recita di pomeriggio)

Di Shabbat e nei giorni festivi si
aggiunge, dopo Shachrit, una quarta
tefilla chiamata Musaf. Solo nel giorno di
Kippur si aggiunge anche, dopo Mincha,

una quinta tefilla chiamata Neila

La tefilla puo essere pubblica, se recitata
in un gruppo con almeno 10 adulti maschi
(minian), oppure privata. Alcuni brani
possono essere letti solo in presenza di

un pubblico.

Pag. 16 di 85



Le parti fondamentali della tefilla

La Amida

La Amida, che & anche detta Tefillah
ossia "preghiera per antonomasia™ e il
centro della preghiera, sia individuale che

collettiva.

La parola significa letteralmente
“posizione in piedi” ed €& recitata in piedi,
con il viso in direzione del Tempio di

Gerusalemme, concentrati e sottovoce.

Chiamata anche Shmona Esré, perché in
origine aveva 18 benedizioni, nel testo dei
giorni feriali ne e stata aggiunta una

diciannovesima ed & quindi cosi composta:
@ 3 benedizioni iniziali di lode

@ 13 benedizioni centrali di richiesta

© 3 benedizioni finali di ringraziamento

Tutte le benedizioni vengono dette al
plurale come benedizioni per Ll'intero

popolo di Israele.

Pag. 17 di 85



Durante alcune Tefillot pubbliche, viene
anche ripetuta ad alta voce dal chazan

subito dopo la lettura individuale.

Durante questa ripetizione vengono
aggiunti due brani: all'inizio della terza
benedizione di lode si recita La Kedusha,
santificazione di Dio collettiva e unanime.
Prima dell'ultima benedizione si recita la
Birchat Coanim, una benedizione che Dio

da al suo popolo attraverso i sacerdoti.

Durante lo Shabbat e le feste si

compone invece di 7 benedizioni:
© 3 di lode

@ 1 riferita alla ricorrenza

@ 3 di ringraziamento

Quella riferita alla ricorrenza puo essere
specifica per lo shabbat, per il capomese,
per il giorno di festa, per Capodanno e

per Kippur.

Pag. 18 di 85



Lo shema

Lo Shema €& una preghiera ebraica
fondamentale perché afferma ['unicita di
Dio e il Suo rapporto con il popolo

ebraico.

E composto da una frase iniziale che da

iL nome a tutto e da tre brani:

Shema: "Ascolta, Israele: il Signore ¢& il
nostro Dio, il Signore & Uno" (Benedetto

iL Suo nome glorioso per sempre)

Veaavta (Deut. 6:4-9): il primo brano
riporta l'amore per Dio, la trasmissione
delle tradizioni ai figli e le Mitzvot dei

Tefillin e della Mezuza

Veaya (Deut. 11:13-21): nel secondo brano
si parla del premio per chi adempie alle
mitzvot e della punizione per chi non lo
fa, oltre a ripetere gli obblighi importanti

dei Tefillin e della Mezuza.

Pag. 19 di 85



Vayomer (Num. 15:37-41): il terzo brano
descrive la mitzva dello Tzitzit e il

ricordo dell'uscita degli ebrei dall'Egitto.

Lo Shema si recita durante Arvit (sera)
e Shachrit (mattina) perché c'e scritto:

"Quando ti corichi e quando ti alzi"

L'Hallel

Hallel (lode) & il termine generale che
indica i Salmi 113-118 quando vengono

letti insieme in preghiera.

Sono salmi festosi, di ringraziamento per
la redenzione divina che vengono recitati
ogni mattina durante la festa di
Hanukkah, oltre che a Sukkot, il primo
giorno di Pesach (o i primi due, fuori da
Israele), a Shavuot e (in molte citta,
compresa Roma) a Yom haAzmaut.
Durante il Seder di Pesach se ne canta

una parte prima e una dopo il pasto.

Pag. 20 di 85



Esiste anche un Hallel "ridotto", ossia
una versione in cui si omettono alcune
parti, recitato a Rosh Hodesh e negli

ultimi sei giorni di Pesach.

L'Hallel puo essere recitato in qualsiasi
momento del giorno, anche se al Tempio
si canta immediatamente dopo la

preghiera di Shachrit.

Al Tempio vengono recitate particolari
benedizioni prima e dopo ['Hallel che non

si recitano durante il Seder di Pesach.

Pag. 21 di 85



Il bet haKeneset

In Sinagoga €& importante conoscere il

significato dei seguenti termini:

Minian: il numero minimo di dieci ebrei
adulti (di eta superiore a tredici anni)
necessari per la recitazione di preghiere
comunitarie, in particolare il Kaddish, e
per la lettura della Tora. Senza il
Minian, la preghiera e la lettura della

Tora non sono valide.
Siddur: il libro di preghiere

Chumash: un Llibro contenente i cinque
libri della Tora (Genesi, Esodo, Levitico,
Numeri e Deuteronomio), stampato con i
segni vocalici e gli accenti, ed &
utilizzato per seguire la lettura pubblica

della Tora

Teva: il podio rialzato al centro del

Tempio da cui viene letta la Tora

Pag. 22 di 85



S haliach-zibbur (o chazan): il cantore che
guida le preghiere, recitandone molte
parti ad alta voce a nome della

comunita.

Aron ha-kodesh: l'armadio situato nella
parte anteriore della sinagoga che

contiene i rotoli della Tora.

Ner-tamid: una luce che illumina L["Aron
ha-kodesh sempre, giorno e notte.
Simboleggia la presenza costante di Dio
e ricorda La Menorah del Tempio di

Gerusalemme

Peticha: l'atto di aprire le porte
dell'Aron ha-kodesh. E un momento
solenne che precede l'estrazione del
Sefer Tora per la lettura ed & spesso

accompagnato da un canto

Sefer Tora: il rotolo manoscritto con i

cingue Llibri della Tora

Pag. 23 di 85



Alia: la "salita™ ossia l'onore di essere
chiamato a benedire la Tora prima e
dopo la lettura di una sua sezione. E un
privilegio degli uomini

Maftir: ["'ultimo uomo chiamato al Sefer
Tora. Ha il compito di leggere la sezione

finale della Parasha e ['Haftara con le

relative benedizioni.

LA LAMPADA PERPETUA
Posto riservato alle donne. In ogni sinagoga c'e
o sempre una luce chiamata
— N lampada perpetua o luce
| eterna.

7 S\
U] r
A\l g
oy s Rp e
pH | | B QRS
YH — <
i
g |
N
l“ E > I
DA 43 > — I i
\@7 i o
k- ; e
K875 g
- ra -
! —
i <18
";E' g
ik
A ROTOLI DELLA TORAH
In ogni sinagoga & presente un armadio,
TEVAM a detto Aron, in cui sono custoditi i rotoli
La tribuna rialzata, detta Teva, della Torah scritti a mano.
pus essere al centro della sala Guardando I'armadio ci si rivolge
o nella parte anteriore, sotto I'Aron o150 Gerusalemme.

Pag. 24 di 85



Le berachot

Relative a un godimento:

Baruch atta A. eloenu melech aolam

®

®

Pane: Hamotzi lechem min aAretz
Vino: Boré peri hagafen

Dolci: Boré miné mezonot

Altri alimenti: Sheacol Niya bidvaro
Frutti della Terra: Bore peri aAdama
Frutti dell'Albero: Bore peri aEtz
Profumi: Boré mine Besamim

Fuoco: Boré meoré haEsh

Cose Nuove: Sheecheyanu vekiyemanu

veighianu lazeman azeé

Pag. 25 di 85



Relative a una Mitzva:

Baruch atta A. eloenu melech aolam

asher kiddeshanu bemitzvotav vezzivanu

®

®

Lavaggio mani: Al netilat Yadaim
Talled katan: Al mitzvat tzitzit

Talled Gadol: Leitatef BeTzitzit

Tefillin: Leaniach Tefillin

Lumi del sabato: Lehadlik Ner Shel
S habbat

Lumi della festa: Lehadlik Ner Shel

Yom tov
Succa: Lishev Basucca
Lulav: Al netilat Lulav

Mezuza: Likboa mezuza

Separazione della challa per impasti

con oltre 1lkg di farina: Leafrish et

haChalla

Pag. 26 di

85



Beracha del Sefer Torah

Prima della lettura

A. immachem (il pubblico risponde

Yevarechecha A))

Barecu et A. Ammevorach (il pubblico
risponde Baruch A. ammevorah leolam

vaed)
Baruch A. Ammevorach leolam vaed

Baruch atta A. eloenu melech aolam
asher bachar banu mikol amim venatan

lanu et Torato.

Baruch atta A. noten halorah.

Dopo la lettura

Baruch atta A. eloenu melech aolam

asher natan lanu Torato, Torat emet

vechayé olam nata betochenu.

Baruch atta A. noten halorah.

Pag. 27 di

85



La casherut

IL termine Casher vuol dire "adatto" o
"idoneo" e si riferisce sia agli alimenti

che agli oggetti.

Abbiamo gia visto che oggetti come i

Tefillin o Lla Mezuzda devono essere casher

per permetterci di adempiere alla mitzva.

Gli alimenti sono considerati casher se

composti solo da ingredienti casher.

La carne
Gli animali permessi hanno particolari

caratteristiche:

@ Quadrupedi: devono avere lo zoccolo

spaccato ed essere ruminanti

@ Volatili: tutti, ad eccezione dei

notturni e dei rapaci

@ Pesci: devono avere pinne e squame

Pag. 28 di

85



Rispetto al tipo di animale permesso, e
prevista una preparazione obbligatoria per

renderlo casher e poterlo mangiare.

| quadrupedi e i volatili devono essere
uccisi con un procedimento chiamato
Shechita: si taglia il collo dell'animale
con un coltello affilatissimo e un taglio
netto tra esofago e trachea cosi che
esca piu sangue possibile. Il sangue viene

poi coperto con della terra.

Bedika: l'animale viene controllato

attentamente, specialmente nel polmone.

Nikkur: nei gquadrupedi, si procede
all'estrazione del nervo sciatico, in ricordo
della lotta che Yakov ebbe con l'angelo,

e vengono tolti tutti i grassi proibiti.

Melicha: la carne viene lavata per
mezz'ora, poi cosparsa di sale e tenuta
SU una grata o un piano inclinato un‘ora

per far scivolare via tutto il sangue,

Pag. 29 di 85



infine risciacquata per 3 volte (Hadacha)

sotto l'acqua corrente.

Sul fegato non si puo fare la melicha
guindi puo essere solo arrostito sul fuoco,
il metodo di casherizzazione alternativo

alla Melicha.

Carne e latte

Carne e latte non possono essere
consumati insieme perché & scritto "Non
mangerai il capretto nel latte di sua
madre™ tra un pasto di carne e uno di

latte bisogna attendere un certo tempo.

La tradizione italiana €& di aspettare 3

ore tra un pasto di carne e uno di latte.

Se invece hai bevuto del latte, &
consuetudine aspettare almeno mezz'ora

prima di mangiare carne.

Se si € mangiato un formaggio stagionato
oltre 6 mesi, € preferibile aspettare

sempre 3 ore prima di mangiare carne.

Pag. 30 di 85



La cucina casher dentro e fuori casa
Tevilat kelim: &€ uso immergere gli
utensili nuovi, di metallo o di wvetro, in

un mikve prima di utilizzarli.

| piatti, le pentole e le posate di carne
e di latte dovrebbero essere ben

riconoscibili e riposte separatamente.

Esistono procedure per rendere casher gli
utensili in metallo gia utilizzati, le piu

frequenti sono la bollitura e il fuoco.

| vegetali devono essere Llavati a fondo

prima di essere consumati.

Gli alimenti e i ristoranti casher sono
riconoscibili per Ll'apposizione di una
certificazione, chiamata Teuda, in cui si
riporta quale autorita rabbinica ne
garantisce la casherut e l'indicazione
relativa al tipo di pasto: di carne, di

latte o parvée (né l'uno, né Ll'altro).

Pag. 31 di 85



Il pasto

Prima di ogni pasto ci si lavano le mani
riempiendo un apposito contenitore e
versando da esso l'acqua 3 volte sulla
mano destra e poi 3 volte sulla mano
sinistra. Dopo aver asciugato le mani, si
recita La relativa berachal! e si rimane in

silenzio fino alla benedizione sul pane.

Da guel momento non serve piu recitare
le benedizioni per ogni cibo che si

mangera fino al termine del pasto.

Finito di mangiare, si recita la birchat

haMazon (la benedizione del pasto).

La birchat haMazon ha delle variazioni in
occasione dello Shabbat e dei giorni di

feste e ricorrenze.

! La beracha si differenzia dalle altre perché e detta
dopo L'azione del lavaggio e non prima come lLa maggior
parte delle altre mitzvot. Alcuni usano recitare la

beracha prima di asciugarsi le mani.

Pag. 32 di 85



Lo Shabbat

All'inizio della Torah viene descritta la
creazione del mondo e c'e scritto che
Dio creo il mondo e tutto cio che
contiene in 6 giorni e nel settimo giorno
si riposo.

Per questo noi ogni Shabbat ci asteniamo
da tutte le attivita lavorative e «ci

dedichiamo al riposo fisico e spirituale.

E scritto anche nel quarto comandamento:
Ricordati del giorno di sabato per
santificarlo: sei giorni faticherai e farai
ogni tuo lavoro ma il settimo giorno e il
sabato in onore del Signore, tuo Dio.
Non farai alcun lavoro, né te, né tuo
figlio, né tua figlia, né il tuo schiavo, né
la tua schiava, né il tuo bestiame, né il
forestiero che dimora presso di te.
Perché in sei giorni il Signore ha fatto

il cielo e la terra e il mare e quanto €

Pag. 33 di 85



in essi e si €& riposato il giorno settimo.
Percio il Signore ha benedetto il giorno

del sabato e lo ha dichiarato sacro.

Il comportamento durante lo shabbat
Nella Torah si usano 2 diverse parole per
riferirsi all'osservanza dello Shabbat:

shamor e zachor, osserva e ricorda.

Shamor (osserva)
La prima, shamor, si riferisce a tutto cio

che di Shabbat non si deve fare.

Tutte quelle attivita lavorative, cioe, che
si svolgono nei giorni feriali e che di

S habbat vanno sospese.

Nella Mishna vengono identificate 39
attivita (Melacha -> pl. melachot) che
vennero svolte nel deserto, dagli ebrei
usciti dall'Egitto, per la costruzione del
Tabernacolo (in ebr. Mishkan) e le
proibizioni del sabato ne sono una diretta

conseguenza.

Pag. 34 di 85



A queste azioni, nel corso dei secoli, i
Maestri hanno aggiunto altre proibizioni
dette "rabbiniche" con lo scopo di
proteggere le proibizioni divine affinché
nessuno possa trasgredirle anche

involontariamente.

Le azioni vietate non sono esclusivamente
azioni che richiedono uno sforzo fisico o
mentale ma sono atti che in qualche
modo vanno a modificare il creato, a

trasformarlo.

Zachor (ricorda)
La seconda, zachor, si riferisce alla
santificazione positiva di guesta festa,

cioé a tutto cio che bisogna fare.

La preparazione per lo Shabbat
IL venerdi sera, entrata di Shabbat, la

tavola viene apparecchiata a festa con:

@ 1 bicchiere di vino rosso per il

kiddush

Pag. 35 di 85



@ 2 challot (pani interi, si usa fare in
casa del pane intrecciato) in ricordo
della doppia razione di manna che gli
ebrei ricevevano nel deserto (per

guesto chiamati anche lechem mishne)

@ 2 candele (una riferita alle mitzvot

positive e una a quelle negative)

Le preghiere dello Shabbat

Di Shabbat ci rechiamo al Tempio per le
4 tefillot della giornata e per ascoltare
la lettura della parasha settimanale.
Bisogna anche dedicarsi alla famiglia e
consumare insieme 3 pasti, uno la sera
del venerdi, uno il sabato a pranzo e un
terzo prima della fine di Shabbat.
Durante i primi due, si recita il relativo
kiddush (diverso tra venerdi sera e

sabato a pranzo)

All'uscita di S habbat, il sabato sera,

dopo Lle 3 stelle, si concludono gli

Pag. 36 di 85



impegni sabbatici con la cerimonia

dell"Avdala (lett. separazione).

L'Avdala, che si recita anche all'uscita
degli altri giorni festivi (Moed), &€ una
preghiera composta dalle benedizioni del
Vino, dei Profumi e del Fuoco e termina
con la benedizione Amavdil specifica per

la separazione del sacro dal quotidiano.

Pag. 37 di 85



Il calendario

IL calendario ebraico € un calendario
lunisolare: si basa sia sul ciclo della Lluna

che su quello delle stagioni.

L'anno ebraico comprende 12 mesi e inizia
con il mese di Tishri e la festa di Rosh
haShana; ogni due o tre anni viene
aggiunto un mese, il secondo Adar
(chiamato proprio Adar Sheni) per

allinearlo al calendario solare.

Nel calendario ebraico, il giorno comincia
al tramonto e termina la sera successiva,
quando si possono scorgere in cielo,

senza muovere Lla testa, 3 stelle.

Feste e ricorrenze

Si possono raggruppare secondo l'origine:

@ Feste maggiori (comandate dalla Tora):

Shalosh Regalim e Yamim Noraim

Pag. 38 di 85



@ Feste minori (comandate dai maestri):
Purim, Chanukka, Tu bishvat, Lag

Baomer, Tu beAv

© Feste moderne (aggiunte nel X X sec.):
Yom HaShoah, Yom HaZikaron, Yom

HaAtzmaut, Yom Yerushalayim

© | digiuni (lunghi o corti): Ghedalia, 10
di Tevet, Ester, Primgeniti, 17 di

Tammuz e 9 di Av

A Roma si festeggia anche una ricorrenza
legata ad un evento miracoloso che
avvenne nel gennaio del 1793: un gruppo
di abitanti di Roma si diresse verso il
ghetto per appiccare il fuoco a uno dei
portoni, al grido di ebrei traditori e

rivoluzionari.

Il cielo si fece d'improvviso plumbeo e
produsse una pioggia tale da spegnere il
fuoco prima che divampasse. Da qui il

nome moed (festa solenne) di piombo.

Pag. 39 di 85



Rosh Chodesh

Nel primo giorno di ciascun mese, ad
eccezione di Tishri in cui coincide con
Rosh haShana, si festeggia l'inizio del
nuovo mese con delle aggiunte durante lLle

preghiere. Alcuni mesi puo durare 2 giorni.

Shalosh regalim

Gli Shalosh Regalim (i tre pellegrinaggi)
sono Pesach, Shavuot e Succot e sono
chiamati cosi perché nell'antichita si

svolgevano dei pellegrinaggi al Tempio di

Gerusalemme

Pesach
Pesach si celebra il 15 del mese di
Nissan e ricorda la liberazione del popolo

ebraico dalla schiavitu in Egitto.

Un altro nome della festa & "Hag
HaMatzot", cioe Festa delle Azzime
perché gli Ebrei, quando furono Lliberati

dalla schiavitu, lasciarono L'Egitto tanto

Pag. 40 di 85



in fretta da non avere il tempo di far
lievitare il pane e quindi a Pesach non

si possono mangiare cibi Llievitati.

Ha una durata diversa tra lsraele e la
diaspora: in Israele dura 7 giorni, di cui il

primo e l'ultimo di Moed.

Nelle comunita della diaspora, dura 8
giorni e sono moed i primi due giorni e

gli ultimi due.

Moed e Chol ha-moed
| primi due giorni di Pesach, e gli ultimi

due, sono giorni di Moed (festa solenne).

In questi giorni non si lavora, un po'’
come di Shabbat ma con qualche
differenza: € permesso trasportare e
accendere il fuoco da una fiamma gia
accesa (non si puo accendere un fuoco

nUuovo).

Per questo motivo, prima che inizi Moed,

molte famiglie accendono candele che

Pag. 41 di 85



durano due giorni, cosi da poter cucinare

anche durante la festa.

| giorni intermedi sono chiamati "Chol ha-
Moed" (giorni semi-festivi): si continua a
celebrare Pesach, ma si puo lavorare e

svolgere le attivita quotidiane.

Tuttavia, non si deve fare nulla che vada
contro le regole della festa, come
possedere o mangiare chametz (cibi

lievitati).

Il chametz
Durante la festa di Pesach e vietato
mangiare, usare o anche solo possedere

cibi Llievitati, chiamati chametz.

Chametz sono, ad esempio, pane, pasta,
biscotti, pizza e altri alimenti fatti con
farina e acqua, che hanno avuto il tempo

di lievitare.

Prima che inizi Pesach, bisogna pulire

bene la casa (e anche altri posti dove si

Pag. 42 di 85



passa del tempo, come ['ufficio, la
macchina...) per eliminare ogni traccia di
chametz. Si controllano bene gli angoli, i

cassetti, gli zaini, gli armadi, ecc.

La sera prima della vigilia si svolge la
Bedikat Chametz: si nascondono in casa
10 pezzetti di pane ben incartati e poi,
con Ll'aiuto di una candela, si girano tutte

le stanze per trovarli.

~

E un modo simbolico e divertente per

controllare che non ci sia piu chametz.

IL mattino dopo, quei pezzetti di pane
vengono bruciati e si recita una formula
che annulla tutto il chametz rimasto.

Questa pratica si chiama Biur Chametz.

Per essere sicuri di non possedere per
errore del chametz, si delega un rabbino
a venderlo simbolicaomente a una persona
non ebrea. Questa vendita, chiamata

Mechirat Chametz, € valida sia secondo

Pag. 43 di 85



la Tora che secondo la legge dello Stato.

Dopo Pesach, il chametz €& ricomprato.

Il Seder e la Haggada

Nelle prime due sere di Pesach
svolgiamo una cena in famiglia chiamata
Seder (trad. ordine). Si chiama cosi
perché si seguono tanti passaggi precisi,
descritti nella Haggada insieme alla

storia dell'uscita degli Ebrei dall'Egitto.

Puo contenere anche le berachot per la
ricerca e le formule per la distruzione

del chametz prima di Pesach.

Durante Lla cena, oltre a leggere
['Haggada, bisogna mangiare la Matza, il
pane azzimo e il Maror, un'erba amara
che ricorda l'amarezza della schiavitu, e
bere 4 bicchieri di vino o succo d'uva,

simbolo della liberta.

Tutta Lla serata ha lo scopo di raccontare

la storia dell'uscita dall'Egitto.

Pag. 44 di 85



La sefirat haOmer

Dal secondo giorno di Pesach, cominciamo
a contare i giorni che ci separano da
un'altra importante festa ebraica:
Shavuot, che ricorda il dono della Tora

sul Monte Sinai.

Ogni sera recitiamo una formula speciale
che indica il numero del giorno e della
settimana, fino ad arrivare a 71 settimane
(49 giorni).

IL periodo dell’'Omer €& anche un tempo
di lutto, perché durante questo tempo,
secondo la tradizione, morirono circa
24.000 allievi di Rabbi Akiva a causa di

una terribile epidemia.

In molte comunita non si fanno feste o
matrimoni € si mantengono comportamenti

piu seri e rispettosi.

Pag. 45 di 85



Shavuot

Shavuot (trad. Settimane) si celebra 7
settimane dopo Pesach, il 6 del mese di
Sivan. In lIsraele dura 1 giorno, nella
diaspora (fuori da lIsraele) dura 2 giorni,

entrambi Moed.

In gquesta occasione, celebriamo il dono
della Tora da Dio al popolo ebraico,
avvenuto sul Monte Sinai dopo l'uscita
dall’Egitto. Si leggono i 10 comandamenti
e il Llibro di Ruth.

Dopo Arvit si fa un pasto festivo,
spesso a base di latte e formaggi, che

inizia con il Kiddush.

E usanza decorare case e sinagoghe con
fiori e piante per ricordare che il Monte
Sinai era pieno di vita quando fu data

la Tora.

Pag. 46 di 85



Sukkot

Sukkot (trad. Capanne) si celebra il 15
del mese di Tishri, dura 7 giorni e
ricorda i 40 anni in cui gli ebrei
camminarono nel deserto dopo l'uscita

dall'Egitto, vivendo in capanne.

Le due mitzvot fondamentali di sukkot

sono: la succa e il lulav.

La Succa

Durante la festa, € mitzva sedersi in una
Succa, una speciale capanna con il tetto

fatto di rami, dalla quale poter osservare
il cielo, mangiare i pasti principali (quelli

con il pane) e, se possibile, dormirci.

Il lulav

Una delle mitzvot principali € prendere
il Lulav, un insieme speciale formato da
4 specie di piante che vengono legate

insieme:

@ 1 ramo di palma (Lulav)

Pag. 47 di 85



@ 3 rami di mirto (Hadasim)
@ 2 rami di salice (Aravot)
© 1 cedro (Etrog) da tenere vicino

Durante Shachrit si agita il lulav in
tutte le direzioni: destra, sinistra, avanti,

indietro, verso Ll'alto e verso il basso.

C'¢é anche l'uso di girare intorno al Sefer

Tora durante S hachrit tenendolo in mano.

Oshanna rabba

L'ultimo giorno di Sukkot si chiama
Hoshanna Rabba ed & caratterizzato da
preghiere dedicate e 7 giri (Hakafot)
durante i quali si battono 5 rami di

salice, come gesto simbolico.

Questo giorno €& anche chiamato Kippur
Katan (piccolo Kippur), perché & l['ultimo
giorno per fare Teshuva (trad. ritorno)

cioe per riappacificarsi con Dio e con il

prossimo.

Pag. 48 di 85



Shemini Atzeret

Shemini Atzeret € una festa speciale che

cade il 21 di Tishri, subito dopo i sette

giorni di Sukkot.

Durante Shemini Atzeret si cambia la

formula metereologica presente nell'Amida

da "fa scendere la rugiada™ a "fa soffiare

il vento e scendere la pioggia™.

Simchat Tora
In Israele, Shemini Atzeret e Simcha
Tora si celebrano lo stesso giorno;

altrove, sono due giorni consecutivi.

La lettura dei brani settimanali della
Tora termina nel giorno di Simcha Tora
in cui leggiamo prima Ll'ultima Parasha
(Vezot haBeracha) e subito ricominciamo

dalla prima (Bereshit).

Colui che legge l'ultima Parasha &
chiamato Chatan (sposo) Tora, chi legge

la prima €& chiamato Chatan Bereshit.

Pag. 49 di

85



Yamim noraim

| Yamim Noarim (i giorni di peso) sono

Rosh haShana e Kippur.

Rosh haShana

Rosh Hashana si celebra il 1° e il 2°
giorno del mese di Tishri. E il capodanno
ebraico, ricorda la creazione del mondo e

in particolare la creazione dell'uomo.
E conosciuta con altri 3 nomi:

© Yom ha-Din (giorno del giudizio) in
quanto Dio giudica ogni persona in

base alle azioni dell’anno passato.

© Yom ha-Zikaron (giorno del ricordo) in

guanto ricordiamo il sacrificio di lsacco

© Yom Terua (giorno del suono) in
guanto si suona lo Shofar, un corno
(solitamente di montone) che risveglia
le coscienze e che abbiamo L['obbligo

di ascoltare con attenzione.

Pag. 50 di 85



La sera di Rosh Hashana facciamo un
Seder, un pasto speciale con cibi di buon
auspicio per Ll'anno nuovo come, ad
esempio, la mela con il miele (per un

anno dolce), il melograno, ecc..

Rosh Hashana apre un periodo di 10

giorni, chiamati “Aseret Yeme Teshuva”, i
10 giorni di pentimento, in cui valutiamo
noi stessi e le nostre azioni e chiediamo

scusa a chi abbiamo ferito.

Questi 10 giorni terminano con Yom

Kippur, il Giorno del perdono.

Kippur

Yom Kippur si celebra il decimo giorno
del mese di Tishri e segue di dieci giorni
iL Capodanno. E comandato dalla Tora ed
€ considerato il giorno piu sacro

dell'anno.

Pag. 51 di 85



~

E chiamato "Giorno di Espiazione" ossia il
giorno in cui digiuniamo per espiare le

colpe commesse durante l'anno trascorso.

Il digiuno comincia Lla sera del 9 Tishri al
tramonto e finisce la sera successiva, al

comparire delle 3 stelle.

Oltre ai divieti di Shabbat, durante

Kippur & proibito:

@ Mangiare o bere

@ Indossare scarpe di cuoio

@ Lavarsi e spalmarsi creme o oli
© Avere relazioni coniugali

Yom Kippur serve per espiare le colpe
(cioe cancellare gli errori), ma solo se ci

pentiamo sinceramente:

@ Per i peccati tra noi e Dio servono il

pentimento e le preghiere.

@ Per i peccati verso altre persone,
dobbiamo chiedere perdono a chi

abbiamo offeso, anche piu volte.

Pag. 52 di 85



Per questo, prima di Kippur, € usanza
chiedere scusa a familiari, amici, maestri
e conoscenti. Come vogliamo che Dio sia
misericordioso con noi, anche noi dobbiamo
esserlo con chi viene a scusarsi e non

portare risentimento.

Yom Kippur & un giorno dedicato alla
preghiera ed & l'unico giorno in cui si

recitano 5 tefillot.

Durante gueste preghiere diciamo spesso
il "Viddui", la confessione collettiva, dove
ammettiamo le nostre colpe; € scritta in
prima persona plurale ("Abbiamo
sbagliato™), per farci sentire uniti e per
ricordarci che tutti noi ebrei siamo

responsabili ['uno per L'altro.

Alla fine di Yom Kippur, dopo L'ultima
preghiera (Neila), si suona lo Shofar, con

la speranza di essere stati perdonati.

Il digiuno termina dopo aver recitato la

preghiera di Arvit e ["Avdala.

Pag. 53 di 85



Le feste minori

Sono le feste comandate dai maestri e
ricordano avvenimenti accaduti in epoca

successive al dono della Tora.

Purim

La festa di Purim si celebra ogni anno il
14 del mese di Adar. Nelle citta che al
tempo erano gia circondate da mura
(come Gerusalemme) si festeggia il 15 di

Adar (Purim shushan).

La storia di Purim si svolse in Persia,
dove Aman, un ministro del re Assuero,

voleva impiccare tutto il popolo ebraico.

Quando l'ebreo Mordechai lo scopri, lo
racconto a sua nipote Ester, la moglie
del re. Ester fece un digiuno di tre giorni
e poi si appello al Re.

Grazie al coraggio di Ester, il re cambio
idea, Aman fu impiccato e il popolo

ebraico si salvo.

Pag. 54 di 85



La parola "Purim" viene da "Pur" che in
ebraico significa sorte: Aman aveva scelto
con un lancio dei dadi il giorno in cui

avrebbe sterminato gli ebrei e, alla fine,

quel giorno & diventato una festa.

Durante Purim dobbiamo adempiere a

guattro mitzvot:

1. Meghilla — Leggere la storia di Purim
Si legge ad alta voce la Meghillat
Ester, la sera e la mattina.

Durante la lettura, facciamo rumore con
i ra'ashanim (sonagli) ogni volta che

sentiamo il nome di Aman

2. Mishloach Manot — Doni agli amici
Mandiamo almeno due porzioni di cibi
pronti ad un'altra persona. E un modo
per rafforzare Ll'amicizia e diffondere
gioia.

3. Matanot LaEvionim - Doni ai poveri

Diamo un pasto completo a due

Pag. 55 di 85



persone povere, per garantire che

possono festeggiare Purim con gioia.

4. Mishté BeSimcha - Banchetto di festa
Nel pomeriggio di Purim facciamo wun

grande pranzo con cibi e tanto vino

Purim €& una festa di gioia, travestimenti,

amicizia e generosita.

Chanukka
La festa di Chanukka si celebra il 25 di

Kislev e dura 8 giorni.

La storia di Chanukka si svolse in Terra
d’'lsraele durante la dominazione dei
Greci, che volevano vietare agli ebrei di

adempiere alle mitzvot.

| Greci profanarono il Bet Hamikdash con
le statue dei loro dei ma un gruppo di

coraggiosi, guidati da Giuda Maccabeo, si

ribello Lli sconfisse, nonostante fossero

pochi e male armati.

Pag. 56 di 85



| Maccabei tornarono al Tempio per
riaprirlo e riaccendere La Menora ma
trovarono solo una piccola ampolla di olio
puro, sufficiente per lasciare la Menora
accesa una sola notte. Avvenne invece un
miracolo: l'olio duro per otto giorni, il

tempo esatto per prepararne di nuovo.

In ricordo di guesto miracolo, ogni sera di
Chanukka accendiamo un candelabro
speciale chiamato Chanukkia, che ha 8

bracci (piu uno centrale per Lo Shamash).

Il primo giorno si accende lo Shamash e
la candela piu a destra; ogni sera si
aggiunge una candela (che si accende
sempre per prima) finché all'ottavo giorno

si accendono tutte.

Le candele si accendono di sera, vicino a
una finestra o a una porta, cosi anche le
persone fuori possono vedere la luce del

miracolo.

Pag. 57 di 85



E tradizione anche mangiare cibi fritti
nell’olio, giocare con il Sevivon e

scambiarsi regali.

Tu bishvat

Tu Bishvat si festeggia il 15 di Shevat
ed €& chiamato anche Capodanno degli
Alberi perché da questa data comincia un

nuovo anno agricolo per gli alberi.

E un giorno speciale in cui e vietato
digiunare e si mangiano tanti tipi diversi
di frutta, soprattutto quella legata alla
Terra d’lsraele, durante un tikkun, una
specie di Seder in cui si mangiano frutti
diversi, si bevono 4 bicchieri di vino (dal
bianco al rosso, per rappresentare il
cambiamento delle stagioni) e si leggono

benedizioni e versi della Tora.

| primi sionisti approfittarono di Tu
Bishvat per organizzare eventi in cui si
piantavano alberi, specialmente in Israele,

e guesto usanza c'e€ ancora oggi: i

Pag. 58 di 85



bambini spesso piantano alberi con le
scuole e con il Keren Kayemet Lelsrael,

['organizzazione ebraica per L'ambiente.

Lag baomer

Lag BaOmer si celebra il 33° giorno

dell’'Omer, il 18 di lyar.

La festa ricorda la fine della peste che
colpi molti studenti di Rabbi Akiva

all'indomani di Pesach.

Lag BaOmer €& anche il giorno in cui
ricordiamo la morte di Rabbi Shimon bar
Yochai, un Maestro molto importante
della Mishna e autore dello Zohar, il

testo piu importante della Kabbalah.

A Lag BaOmer & tradizioni accendere
grandi falo per onorare la luce della

Tora.

Anche se durante il periodo dell’'Omer
non si fanno matrimoni, non ci si taglia i

capelli e non si ascolta musica dal vivo,

Pag. 59 di 85



a Lag BaOmer tutto riprende e si

organizzano feste e gite all'aperto.

Tu beAv

Tu BeAv si celebra il 15 del mese di Av
ed € un giorno molto speciale, spesso

chiamato "la festa dell’amore".

Nella Mishna viene descritto come un
giorno di festa in cui le ragazze di
Gerusalemme uscivano a ballare nei
vigneti. Ballavano in cerchio, cosi nessuna
era piu importante di un altra, e vestite
di bianco, con abiti presi in prestito cosi
che nessuna si vergognasse di non avere

abiti belli.

Tu BeAv arriva pochi giorni dopo Tisha
BeAyv, il giorno in cui ricordiamo cose
molto tristi (come la distruzione del

Tempio di Gerusalemme).

Pag. 60 di 85



Tu BeAv &€ come un ponte di luce dopo
['oscurita, un segno che dopo la

sofferenza torna la speranza.

Le ricorrenze moderne

Yom HaShoah (27 Nissan)

Yom HaShoah €& il giorno in cui si
ricordano i 6 milioni di ebrei che sono
stati uccisi dai nazisti durante la
Seconda Guerra Mondiale. In ebraico,

Shoah significa “disastro” o "“tragedia”.

In Israele, in gquesto giorno, suona una

sirena e tutto si ferma per due minuti:

le persone smettono di camminare,
lavorare o guidare, per pensare alle

vittime e onorare la loro memoria.

Si celebra anche il coraggio di chi ha
lottato, come gli ebrei del Ghetto di
Varsavia, che il 18 aprile 1943 iniziarono

una rivolta contro i nazisti.

Pag. 61 di

85



Yom HaZikaron (4 lyar)
Il 4 di lyar onoriamo i soldati e i civili
che sono morti per difendere lo Stato

d’lsraele o durante attacchi terroristici.

Yom HaAtzmaut (5 lyar)

Subito dopo Yom HaZikaron, si celebra
Yom HaAtzmaut, il giorno in cui, nel
1948, & stata dichiarata l'indipendenza ed

€ nato lo Stato d’'lsraele.

Questa festa ci ricorda che dopo tanti
secoli di difficolta e persecuzioni, il
popolo ebraico ha finalmente una terra

tutta sua, dove vivere libero.

Yom Yerushalayim (28 lyar)

In questo giorno ricordiamo come, nel
1967, durante la Guerra dei Sei Giorni,
Gerusalemme sia stata riunificata sotto il

controllo dello Stato d’'lIsraele.

Gerusalemme ¢é& la citta a cui si rivolge

[‘ebreo della diaspora quando prega, €& il

Pag. 62 di 85



cuore della storia ebraica e l'ultimo resto
del grande Santuario, il muro occidentale

(meglio noto come muro del Pianto).

| digiuni:

| digiuni possono essere Llunghi (dal
tramonto all'uscita delle tre stelle del

giorno seguente) oppure corti (dall'alba al

tramonto).

| digiuni lunghi sono Kippur, gia descritto,

e Tisha beAv, gli altri sono digiuni corti.

Digiuno di Ghedalia

Cade il 3 di Tishri e ricorda l'uccisione di
Ghedalia, ultimo governatore del Regno di
Giuda, dopo la distruzione del primo

Tempio.

10 di Tevet

Ricorda ['inizio dell'assedio di
Gerusalemme da parte dei Babilonesi.
Dopo la Shoa il rabbinato di lIsraele ha

aggiunto a questo ricordo la

Pag. 63 di 85



commemorazione dei milioni di ebrei wuccisi

dai nazisti.

Digiuno di Ester

Cade il 13 di Adar, giorno che precede
Purim, e ricorda il digiuno che fece la
regina Ester in seguito al decreto di

Aman che voleva distruggere il popolo

ebraico.

Digiuno dei primogeniti

Cade il 14 di Nissan, giorno che precede
Pesach, e ricorda la morte dei
primogeniti d'Egitto colpiti dalla decima
piaga.

17 di Tammuz

Ricorda una serie di tragici eventi per il
popolo ebraico: furono spezzate le Tavole,
fu interrotto il sacrificio quotidiano, fu
aperta la prima breccia nelle mura di
Gerusalemme, Apostemos brucio la Tora

e innalzo una statua nel Santuario.

Pag. 64 di 85



9 di Av

IL 9 del mese di Av, che in ebraico si
dice Tisha BeAv, & il giorno piu triste
dell’anno perché in questa data sono

successe molte disgrazie.

L'elenco & piuttosto lungo, gli eventi piu

tristemente famosi sono:

@ La distruzione del Primo Tempio di

Gerusalemme da parte dei Babilonesi

@ La distruzione del Secondo Tempio di

Gerusalemme da parte dei Romani
@ La distruzione di Gerusalemme
© La cacciata degli ebrei dalla Spagna

La prima volta che questo giorno e
diventato triste € stato quando il popolo
ebraico, nel deserto, non volle entrare
nella Terra di lIsraele per la paura
generata dalle parole di alcuni esploratori
che erano stati mandati in avanscoperta

(come racconta la Torah).

Pag. 65 di 85



Durante questo giorno si digiuna, non si
indossano scarpe di cuoio, non ci si lava

e non si fanno feste o attivita divertenti.

Si legge il libro di Echa (Lamentazioni),
scritto dal profeta Geremia, che parla

della distruzione del Tempio e del dolore
del popolo. La sinagoga & spoglia e buia,
si accendono solo candele e le preghiere

sono piu lente e ftristi.

Non si indossano Tefillin né Talled gadol
al mattino ma solo durante la preghiera

del pomeriggio.

Anche se Tisha BeAv & un giorno di
[utto, i Maestri ci dicono che in futuro
diventera un giorno di festa perché in
quel giorno nascera il Mashiach (Messia)
e il Tempio di Gerusalemme sara

ricostruito.

Pag. 66 di 85



Il ciclo della vita

La mila

La Mila (circoncisione) € uno dei momenti
piu importanti della vita di un bambino
ebreo maschio. Si svolge quando il
bambino ha otto giorni di vita, anche se

cade di Shabbat o di Moed.

Questo rito viene da Avraham, il primo
ebreo, che assunse su di se il Berit Mila
(il patto della mila) quando aveva 99
anni, su ordine di Dio. Anche suo figlio
Yishmael, che fu circonciso a 13 anni,

capiva bene cosa stesse succedendo.

Yitzchak, L'altro figlio di Avraham, fu il
primo a essere circonciso da neonato e

cosl si usa fare ancora oggi.

La sera prima della Mila si svolge la
Mishmara: amici e parenti si riuniscono
per leggere insieme brani e canti di buon

auspicio e condividere cibo e gioia.

Pag. 67 di 85



Il pidion haben

Se il figlio maschio €& il primogenito
della coppia, nel trentunesimo giorno dopo
la nascita si svolge un rito, noto come

Pidion haben (riscatto del primogenito).

Il rito risale ai tempi in cui il
primogenito doveva essere consacrato a
Dio e svolgere il suo servizio nel Tempo
di Gerusalemme. Il padre "riscatta"™ il
figlio consegnando cinque monete a un
Cohen, cioé a un discendente della

famiglia sacerdotale.

Lo zeved ha-bat

Quando nasce una bambina si fa una
festa nel corso della quale le viene
imposto il nome. Tale cerimonia prende il
nome di Zeved Ha-bat, cioe il dono

della figlia.

Pag. 68 di 85



Il bar mitzva e bat mitzva

IL Bar Mitzvah (che vuol dire figlio del
comandamento) e il Bat Mitzvah (figlia
del comandamento) segnano il passaggio

all’eta adulta e avvengono:
@ a 12 anni per le ragazze
@ a 13 anni per | ragazzi

Da guel momento, sono responsabili delle
loro azioni, devono rispettare le Mitzvot
come ogni adulto e i ragazzi possono
contare nel Minyan, il gruppo di 10 uomini

richiesto per alcune preghiere.

Non & obbligatoria una cerimonia pero e
Uso organizzare una festa la prima volta
che il ragazzo mette i Tefillin, recita
Arvith di Shabbat e viene chiamato a

S efer.

A Roma si usa che, sia i ragazzi che le
ragazze, leggano un breve testo al

termine della tefilla del sabato mattina.

Pag. 69 di 85



Il matrimonio

L'ebraismo da grande importanza al
matrimonio, alla costruzione di una

famiglia ebraica e di una vita insieme.

E diviso in due momenti che, di solito, si

svolgono lo stesso giorno:

@ Kiddushin (fidanzamento) €& una
cerimonia in cui i due innamorati si

promettono L['uno all'altro.

©® Nisuin (matrimonio) e il sigillo di
guesto amore davanti a parenti e
amici.

La cerimonia dei Nisuim si svolge sotto

la Chuppah, un baldacchino con 4 pali,
simbolo della nuova casa che formeranno

insieme.

Lo sposo dona un anello alla sposa e si
legge la Ketubah, il contratto

matrimoniale, che elenca gli obblighi dello

Pag. 70 di 85



sposo. Questo documento &€ molto antico

e protegge i diritti della donna.

Si recitano poi 7 benedizioni (Sheva
Berachot) per augurare felicita alla coppia
e si conclude con lo sposo che rompe un

bicchiere come gesto simbolico.

Durante la settimana successiva al
matrimonio, € tradizione che amici e
parenti organizzino ogni giorno delle feste
per gli sposi, per ripetere le sette

benedizioni.

La visita ai malati

Visitare chi € malato € una mitzva
molto importante, chiamata Bikkur Cholim,
che impariamo dal racconto di quando

Dio ando a trovare Avraham al terzo
giorno dalla sua mila, giorno considerato

particolarmente doloroso.

Dare conforto alle persone che soffrono

€ considerata una delle grandi opere di

Pag. 71 di 85



bene che un ebreo deve fare nei

confronti del suo prossimo.

Malato non €& soltanto chi ha una
malattia fisica, € anche un momento
particolarmente difficile della propria vita.
Una buona parola non costa nulla ma
puo valere piu dell'oro e alleviare tanto

la sofferenza.

La morte

Noi crediamo che ci sia una vita dopo la
morte, chiamata Olam Habah, che significa

“iL mondo che verra”.

Anche se ['Ebraismo non si concentra
troppo sulla morte, quando una persona
cara muore ci sono delle tradizioni da

rispettare per affrontare il dolore.

IL funerale deve avvenire il prima
possibile e, subito dopo il funerale, inizia
un periodo di lutto stretto di 7 giorni in

CUui si ricevono visite da amici e parenti

Pag. 72 di 85



per confortare gli avelim (coloro che sono

in lutto).

Si prosegue con un periodo di lutto piu
leggero, di un mese, e poi si riprende

piano piano la vita normale entro Ll'anno.

Si recita ogni giorno una preghiera

speciale per il defunto: il Kaddish.

Al termine dell'anno, e in tutti gli anni
successivi nella stessa data ebraica, si
commemora il triste giorno con una
cerimonia chiamata askara (trad. punto di

ricordo).

Pag. 73 di 85



Testo da recitare il sabato

Di seguito la traslitterazione del testo
che i ragazzi che diventano Bar/Bat
mitzva leggono al termine della Tefilla,

prima di ricevere la beracha:

Shema Israel A. Eloenu A. Echad

Baruch shem kevod malchuto leolam vaed

A. U aElohim - A. U aEloim

A. melech A. malach A. imloch leolam

vaed

Veaya A. lemelech al kol aharetz baiom

aU

Yie A. echad ushmo echad

Veiadata aiom vaashevota el levavecha
Ki A. U aElohim bashamaim mimaal

veal haAretz mittachat en od

Pag. 74 di

85



Tabelle dei nomi e dei dettagli

La Torah contiene in 5 libri

e Bereshit
© Shemot
© Vaikra

© Bemidbar

@ Devarim

I Nevim sono i seguenti libri:

Nevim Rishonim

@ Yeoshua (Giosue)
@ Shofetim (Giudici)
© Shemuel (Samuele 1 e 2)

@ Melachim (Re 1 e 2)

Neviim Acharonim

® lsaia
© Geremia
@ Ezekiele

@ Teré Asar (12 profeti minori)

Pag. 75 di 85



| ketuvim sono:

5 meghillot (pergamene)

© Ester (si legge a Purim)
© Ruth (si legge a Shavuot)

© Koelet (si legge a Succot)

© Shir Hashirim (si legge a Pesach)

© Echa (si legge a Tisha beAv)

| libri di Emet (verita) ossia Libri Poetici

e Sapienziali

@ Yov (Giobbe)
@ Mishle (Proverbi)

@ Tehillim (S almi)

| testi storici

@ Daniel
@ Esra

@ Nechemya

@ Divre haYamim (le Cronache)

Pag.

76 di

85



| mesi dell'anno sono:

®

®

®

®

| @

Tishri
Cheshvan
Kislev

Tevet

S hevat

Adar (I o II)
Nissan (primo mese secondo la Torah)
Yyar

Sivan

Tamuz

Av

Elul

benedizioni che compongono la

Amida:

1.

Benedetto Tu, Signore, scudo

di Abramo

Benedetto Tu, Signore, che resusciti i

morti (ai tempi futuri del Messia)

Pag. 77 di 85



10.

11.

12.

Benedetto Tu, Signore, Dio santo

Benedetto Tu, Signore, che concedi la

conoscenza

Benedetto Tu, Signore, che accogli il

pentimento

Benedetto Tu, Signore, che vuoi

essere indulgente

Benedetto Tu, Signore, redentore di

Israele

Benedetto Tu, Signore, risanatore dei

malati del popolo di Israele

Benedetto Tu, Signore, che benedici
gli anni
Benedetto Tu, Signore, che raduni i

dispersi del Tuo popolo di Israele

Benedetto Tu, Signore, Re che ama

la rettitudine e Lla giustizia

Benedetto Tu, Signore, che abbatti i

nemici e umili i superbi

Pag. 78 di 85



13.

14.

15.

16.

11.

18.

19.

Benedetto Tu, Signore, sostegno dei
pii e dei giusti
Benedetto Tu, Signore, costruttore

di Gerusalemme

Benedetto Tu, Signore, che dai vita

alla salvezza
Benedetto Tu, Signore, che ascolti la
preghiera

Benedetto Tu, Signore, che farai
tornare con misericordia la tua

presenza (Shechinah) a Sion

Benedetto Tu, Signore, il cui Nome &

buono e dobbiamo rendergli omaggio

Benedetto Tu, Signore, che benedici il

Tuo popolo di Israele con la pace

La benedizione aggiunta €& in dodicesima

posizione.

Pag. 79 di 85



Indice per il ripasso

La lingua ebraica

:]I Libri fondamentali

IL Tanach (Torah Scritta)

Tora (Pentateuco)

Neviim (Profeti)

| 1Ketuvim (Agiografi o Scritti)

IL Talmud (Torah Orale)

La Mishna

La Ghemara

| ILe regole finali

Le mitzvot

| dieci comandamenti

Mitzvot affermative e negative

| IMitzvot razionali e irrazionali

Obblighi maschili e femminili

Pag. 80 di

85



Gli oggetti esterni

Tefillin (filatteri)

| |1 Tzitzit (frange del Talled)

Mezuza

La tefilla

Le tefillot giornaliere

| ]Le parti fondamentali della tefilla

La Amida

Lo Shema

L'Hallel

[ ]Il bet haKeneset

Minian

Siddur

Chumash

[ ]Teva

S haliach Zibbur (chazan)

Aron ha-kodesh

Ner Tamid

Pag. 81 di 85



[ Le

[ ]La

Lo

Peticha (apertura dell'aron)

Sefer Tora

| 1Alia (chiamata a Sefer)

Maftir (['ultima alia e la lettura

dell"haftara)

berachot

Relative a un godimento
Relative a una Mitzva
Beracha del Sefer Torah
casherut

Carne e latte

Il pasto

S habbat

[ JLe regole dello Shabbat

La preparazione per lo Shabbat

Le preghiere dello Shabbat

Pag. 82 di

85



Il

calendario

Feste e ricorrenze

| ]Rosh Chodesh

Shalosh regalim

Pesach

Moed e Chol ha-moed

L ]Il chametz

IL Seder e La Haggada

La sefirat haOmer

S havuot

| 1S ukkot

La Succa e Il Llulav

Oshanna rabba

Shemini Atzeret

| 1Simchat Tora

Yamim noraim

Rosh haShana

Kippur

Pag. 83 di

85



Le

[ Le

feste minori

Purim

| 1Chanukka

Tu bishvat

Lag baomer

Tu beAv

ricorrenze moderne
Yom HaShoah
Yom HaZikaron

Yom HaoaAtzmaut

| 1Yom Yerushalayim

| digiuni

Digiuno di Ghedalia

10 di Tevet

| |Digiuno di Ester

Digiuno dei primogeniti
17 di Tammuz

9 di Av

Pag.

84 di

85



Il ciclo della vita

La mila

| ]Il pidion ha-ben

Lo zeved ha-bat

IL bar mitzva e il bat mitzva

IL matrimonio

[ ILe visite ai malati

La morte

Il testo che il Bar/Bat Mitzva recita

il sabato mattina alla fine della Tefilla

Pag. 85 di 85



